
Die Dreigliederung
des Menschen und des sozialen

Organismus 

Anselm Edrich
Mai 2025

Jahresarbeit Klasse 12
Freie Waldorfschule Aalen





Inhaltsverzeichnis
Einleitung.............................................................................................................................................2
Die drei Seelenglieder und die Dreigliederung des menschlichen Organismus...................................6

Das Wollen.......................................................................................................................................6
Das Fühlen.......................................................................................................................................9
Das Denken....................................................................................................................................12

Die drei Seelenglieder Denken, Fühlen und Wollen in ihrer gegliederten Form...............................14
Denken, Fühlen und Wollen in nicht gegliederter Form....................................................................16
Rudolf Steiners Dreigliederungsidee angewendet auf die Soziale Gesellschaft als Antwort auf den 
ersten Weltkrieg .................................................................................................................................18
Dreigliederung des Sozialen Organismus in Wirtschaftsleben, Rechtsleben und Geistesleben ........20

Das Geistesleben............................................................................................................................20
Das Rechtsleben.............................................................................................................................23
Das Wirtschaftsleben.....................................................................................................................29

Die Vision einer dreigliedrig geordneten Gesellschaft ......................................................................32
Die Stellung des Geldes.................................................................................................................33

Die menschliche Gesellschaft in ihrer ungegliederten Form..............................................................36
Die Unfreiheit im Geistesleben als Ursache für die fehlende Dreigliederung  ............................37

Die Notwendigkeit zur geistigen Schulung .......................................................................................40
Die Praktischen Arbeiten....................................................................................................................41

Die Athene Büste ..........................................................................................................................41
Der Arbeitsprozess....................................................................................................................41

Der Guss........................................................................................................................................44
Der Arbeitsprozess ...................................................................................................................45

Das Relief......................................................................................................................................48
Der Arbeitsprozess....................................................................................................................50

Fazit....................................................................................................................................................51
Fußnotenverzeichnis...........................................................................................................................52
Quellenverzeichnis.............................................................................................................................54
Abbildungsverzeichnis.......................................................................................................................55

1



Einleitung

 „Manches wäre anders in der Welt, wenn es ohne
weiteres  möglich  wäre,  die  Begierden,  Wünsche
und  Leidenschaften  nach  den  Grundsätzen  des
Herzens und Verstandes zu regeln. Das ist nämlich
nicht möglich, sondern das Umgekehrte ist bis jetzt
in  der  Menschheit  immer  dagewesen.  Was  die
Leidenschaft will, was die Begierde verlangt, dazu
schafft der Verstand, dazu schafft selbst das Herz
eine Maske mit seinem Idealismus. “ Fußnote1

Diese Gedanken äußerte  Rudolf  Steiner  in  einem
Vortrag  über  die  Frage  nach  Krieg  und  Frieden
kurz  vor  dem  1.  Weltkrieg.  Mit  diesem  Satz
beschreibt  er  die  drei  Teile  der  Seele:  Denken,
Fühlen  und  Wollen.  Diese  Seelenkräfte  sind  in
seinen Werken ein Hauptthema.  Er sagt damit aus,
dass  der  Mensch manches  in  der  Welt  verändern
könnte, wenn diese drei Teile  der Seele durch die
Führung des Denkens in eine rechte Harmonie und
Ordnung kommen könnten, wenn also der Mensch
sich nicht mehr von der Willkür seines Begehrens
und Wollens bestimmen lässt, sondern die Führung
aus dem Gedanken übernehmen lernt. Denn es steht
in der Aussage Rudolf Steiners der „Verstand“ für
das Denken, die „Grundsätze des Herzens“ stehen
für   die  Empfindungen  und  Gefühle,   die
„Begierden,   Wünsche  und  Leidenschaften“   für
den Willen. 

Wenn also der Wille und die Gefühle nach den Grundsätzen des Gedankens geregelt und damit
durch klare Gedanken gegliedert und geordnet würden, wäre manches in der Welt anders. Ja wenn
dies möglich wäre, gäbe es nach Rudolf  Steiner in der Welt sogar keine Kriege mehr. 

Was aber meint Rudolf Steiner damit? Warum wäre in der Welt dann vieles anders? Wie kann man
so eine Fähigkeit erlangen? Und was hat das alles mit der Idee der Dreigliederung zu tun? Zuletzt:
Wie kann sich die Idee der Dreigliederung künstlerisch ausdrücken? Mit all diesen Fragen werde
ich mich in meiner Arbeit auseinandersetzen. 

In dem obigen Zitat wird also davon gesprochen, dass die Welt in einem besseren Zustand wäre,
wenn  der  Mensch  seine  Begierden,  Wünsche  und  Leidenschaften  nach  den  Grundsätzen  des
Verstandes und des Herzens regeln könnte. Wenn wir also unser Handeln aus klaren, für das Ganze
gedachten Gedanken leiten lassen und wenn wir dadurch immer für das Ganze denken würden,
könnte   eine  größere  Verantwortungsfähigkeit  und  Zufriedenheit  auf  der  Erde  entstehen.   Ein
Mensch,  der  sein  Denken,  seine  Gefühle  und seinen Willen  derart  von einem Gedanken leiten
könnte, statt sich von Trieben bestimmen zu lassen, der würde nach der Aussage Rudolf Steiners
ordnend auf sein Umfeld ausstrahlen.  Auch dies möchte ich in der vorliegenden Arbeit prüfend
nachweisen.

2

Abbildung 1: Rudolf Steiner



Doch kann man nun ja nicht eine ganze Gesellschaft sogleich verändern, so wird man vielleicht
einwenden.  Und  was  hat  der  einzelne  Mensch  und  seine  innere  Haltung  überhaupt  für  eine
Bedeutung  für  das  Ganze?  Ist  er  nicht  angesichts  der  Milliarden  anderer  Mitmenschen  völlig
wirkungslos? Ist seine Handlung für das Gesamte der Welt nicht völlig bedeutungslos?

Dass  dies  durchaus  nicht  so  sein  muss,  dass  der  einzelne  tatsächlich  mit  seiner  Haltung  für
abertausende Menschen in seiner Umgebung oder gar für ein ganzes Volk Bedeutung haben kann,
wird  an  einer  Geschichte  des  Befreiers  Indiens  und  Begründers  des  gewaltlosen  Widerstands,
Mahatma Gandhi, deutlich. Da Gandhi es verstand, seinen Willen in höchster Selbstdisziplin nach
Idealen  und  Gedanken  auszurichten,  soll  diese  Geschichte  hier  einmal  an  den  Anfang  meiner
Ausführungen  gestellt  werden.  Schließlich  stellt  sie  ein  Beispiel  dafür  dar,  welche  Wirkungen
tatsächlich davon ausgehen können, wenn ein Mensch diesem von Rudolf Steiner geschilderten
Ideal der Willenskontrolle  nachkommt und damit seine Seele ordnen lernt.

Gandhi setzte sich im Rahmen des indischen Unabhängigkeitskampfes für das Recht der Inder auf
Salzgewinnung ein. Denn in Indien gibt es durch das viele Meerwasser, welches das ganze Land
umgibt, viel Salz. Den Indern war es jedoch in der Kolonialzeit von den Engländern, die sich Indien
als eine Kolonie einverleibt hatten, gesetzlich verboten
in ihrem eigenen Land Salz aus diesem Meerwasser zu
gewinnen. Dagegen ging Gandhi vor, indem er im März
1930 den Salzmarsch organisierte.  Er wanderte  dafür
mit  seinen Anhängern  zu  Fuß 388 Kilometer  über  25
Tage hinweg. Der Weg führte durch Indien bis zu einer
von  den  Engländern  in  Besitz  genommenen
Salzgewinnungsanlage am Meer. Auf dem Weg dorthin
schlossen sich ihm immer mehr Menschen an. Während
des  Marsches  lehrte  er  sie  das  Prinzip  der
Gewaltlosigkeit  „Ahimsa“  und  damit  auch  der
Gedanken-  und  Handlungskontrolle.  An  der  Salzmine
angelangt,  welche  von  englischen  Soldaten  bewacht
wurde,  schritten  sie  friedlich,  ohne  Feindschaft
gegenüber den Engländern auf die Salzfelder zu um sich
diese  zurückzuholen.  Die  Soldaten  hatten  zwar  den
Befehl  auf  alle  zu  schießen,  die  sich  den  Salzfeldern
unerlaubt nähern würden, angesichts der großen mutigen
Menschenmenge,  die  sich  friedlich  für  ihr  Recht
einsetzte,  waren  diese  jedoch  zunächst  irritiert  und
perplex und zuletzt tief berührt, so dass sie letztlich den
Widerstand aufgaben und den Indern den Zugang zu den
Salzfeldern gewähren mussten.

An dieser Geschichte kann man sehen, wie ein Mensch andere Menschen für ein Ideal begeistern
und wie er sie damit zu mutigen Taten motivieren kann. Das Ideal war in diesem Fall das Prinzip
der  Gewaltlosigkeit,  Gedanken-  und  Willenskontrolle  und  zugleich  auch  das  Ideal  der
Gerechtigkeit.  Denn es war eine große Leistung für all diese Menschen unter Gandhis Führung
ihren  Willen  so  zu  kontrollieren,  dass  sie  auf  die  Erniedrigungen  der  Engländer  nicht  mit
Hassgefühlen und Gewalt reagierten. 

Angesichts  dieser  von  so  vielen  Menschen  vertretenen  und  gelebten  Ideale  waren  selbst  die
britischen  Soldaten unfähig zu schießen. Denn sie fühlten an der friedvollen Art Gandhis und seiner

3

Abbildung 2: Gandhi beim 
Salzmarsch



Mitstreiter, dass diese keinen Hass gegen sie hegten, sondern aus innerer Liebe zum Ideal und aus
einer großen Ruhe und Ordnung der Seele heraus handelten.

Es war erlebbar,  dass es Gandhi nicht nur um die Würde der Inder ging, sondern auch um die
Würde der Engländer. Gandhi setzte sich offensichtlich für die Menschenwürde im Ganzen ein.
Denn diese erlaubt weder Unterdrücker noch Unterdrückte. 

Mahatma  Gandhi  wurde  am  Ende  des  Salzmarsches  dennoch  zusammen  mit  einigen  seiner
Mitstreiter  festgenommen  und  inhaftiert.  Die  Engländer  konnten  diesen  unbändigen  Mut  und
Freiheitswillen zunächst nicht dulden. Allzusehr fühlten sie sich hierdurch in ihrem Streben nach
Dominanz und Kolonialismus bedroht. Aber Gandhi ließ sich hierdurch in seinem inneren Streben
nicht einschüchtern. Unbeirrt verfolgte er seine inneren Ideale der Gewaltfreiheit, Gerechtigkeit und
Gedankenkontrolle weiter. Schließlich konnte man ihn nicht mehr im Gefängnis halten. Zu stark
war die Kraft die von ihm ausging. Unmittelbar nach seiner Entlassung wurde er vom englischen
Vizekönig zu einem Gespräch eingeladen. 
 
Als dieser ihm ein Glas Wasser reichte, nahm Gandhi einen Beutel mit Salz aus seiner Tasche und
streute Salz in sein Wasser. Darauf fragte ihn der Vizekönig, was er da tue. Gandhi erwiderte: Er
würze  um der Gerechtigkeit willen sein Wasser mit Salz, welches er illegal gewonnen habe! Dies
sagte er aber in solcher Ruhe und ohne Hass oder Eitelkeit, dass der Vizekönig von ihm so berührt
war, dass er von da an Indern erlaubte Salz zu gewinnen und die beiden Freunde wurden.

Gandhi  beweist  also  durch  sein  Leben,  wie  man  trotz  Gefängnisstrafe   einem Ideal  innerlich
verbunden bleiben kann. Seine Ausdauer entwickelte eine solche Kraft, dass die Engländer zuletzt
den Indern ihr Land wieder zurückgeben mussten. Gandhi zeigte damit auch, dass die Haltung eines
einzelnen  Menschen  und  die  mit  ihr  verbundene  innere  Kraft  der  Gedanken-,  Gefühls-  und
Willenskontrolle durchaus von erheblicher Bedeutung auch für die anderen Menschen sein kann. Ja
man  sieht,  dass  das  Vorbild  einer  derart  geordneten  Seele  sogar  einem  ganzen  Volk  zur
Unabhängigkeit  verhelfen konnte. Was für eine Kraft war es, die Gandhi hier wirksam machen
konnte,  wie  konnte  er  sie  entwickeln,  und  was  hat  diese  Kraft  mit  der  von  Rudolf  Steiner
vertretenen Dreigliederungsidee zu tun? 

Zunächst  einmal  zeigt  die  Geschichte,  dass  der  Mensch,  der  so  eine  friedensstiftende  Kraft
aufbringen will, eine große Fähigkeit der Selbstüberwindung benötigt. Denn wenn er nach seinen
Gefühlen und Leidenschaften gehandelt hätte, die sicher Gefühle des Unterdrücktseins waren, hätte
er  sicherlich gewalttätige  Proteste  organisiert  um die Engländer  aus  dem Land zu jagen.  Doch
Gandhi wusste, dass auf Gewalt immer mit  Gewalt geantwortet wird. Er wusste, dass auf der Ebene
der Gewalt die Engländer letztendlich immer mächtiger gewesen wären als die Inder. Durch Gewalt
wäre weder die Würde der Engländer noch die der Inder wieder herstellbar gewesen. Gandhi wollte
deshalb keine Gewalt. Und weil er keine Gewalt wollte, entwickelte er das Prinzip des gewaltlosen
Widerstandes „Ahimsa“, bei dem beide Seiten ihre Würde wieder erlangen können. 

Dazu bedurfte es bei Gandhi also der Fähigkeit, seine Gefühle der Ungerechtigkeit, seine Begierde
nach Freiheit streng zu zügeln und zu verwandeln. Denn seine Gefühle und sein Wille mussten ganz
nach  den  Grundsätzen  des  Verstandes  und  des  Herzens  geregelt  werden  um einen  wirklichen
Frieden schaffen zu können. Denn „Herz und Verstand“ geboten ihm im Gegensatz zu den spontan
in ihm aufsteigenden Gefühlen und Willensimpulsen als höchste Instanz strenge Selbstdisziplin und
vollständige Gewaltfreiheit.  Nur indem er nicht direkt aus seinen Gefühlen handelte, sondern diese
ins Bewusstsein nahm, um sie nicht blind wirken zu lassen, und indem er die richtige Konsequenz
daraus bedachte und das Prinzip von „Ahimsa“ anwendete, konnte er Indien befreien.

4



Wir sehen also, dass eine Seele, die wie die Gandhis, sich nicht aus den spontanen Gefühlen und
Willensimpulsen  bestimmen  lässt,  sondern  diese  Impulse  anschaut  und  ihren  zerstörerischen
Charakter erkennt, um dann ihre Handlungen nach der zuvor gewonnenen Erkenntnis auszurichten,
ordnend auf die Welt ausstrahlt.  Eine solche Seele soll hier deshalb als eine „gegliederte“, man
könnte auch sagen bewusst geordnete Seele bezeichnet werden.

Eine ungegliederte Seele dagegen,  also eine Seele die z.B. aus der Unterdrückung heraus aus dem
Affekt handelt und gegen den Besatzer hasserfüllt kämpft, würde einen Krieg hervorrufen und mit
diesem Krieg eine Unordnung, ja Zerstörung in die Welt bringen. 

Die Kraft  des Ordnenden ist  gerade in  der  heutigen Zeit,  in  der  Kriege und Zerstörung immer
weitere Kreise ziehen, eine sehr wichtige Kunst, die - wie wir an dem Beispiel Gandhis gesehen
haben - nur durch eine gegliederte Seele entstehen kann. Die erste Seelenqualität des vernünftigen
Denkens, und die zweite Seelenqualität des die Wahrheit und Gerechtigkeit für alle empfindenden
Herzens  stehen  hierbei  an  oberster  Stelle  und der  Wille  folgt  diesen  diszipliniert.  Dies  ist  das
Prinzip,  welches  Rudolf  Steiner  in  seinem  Werk  auch  als  dreigegliederte,  geordnete  Seele
beschreibt: Die Dreigliederung. 

Im Gegensatz dazu kann man eine Seele,  bei der sich  Gefühle,  Gedanken und Willensimpulse
unbewusst wild durcheinander mischen als „ungegliederte Seele.“ bezeichnen.

Deshalb werde ich mich in dieser Jahresarbeit damit beschäftigen, was Rudolf Steiner zu der drei
gegliederten Seele beschrieb, wie der Mensch nach Rudolf Steiner erlernen kann, sich nicht von
Emotionen, Begierden und Leidenschaften, sondern von seiner Vernunft und seinen  reinen, aus
klaren Gedanken stammenden Empfindungen führen zu lassen, und wie eine Gesellschaft in einer
drei gegliederten Ordnung den Vorstellungen Rudolf Steiners zufolge aussehen könnte. 

Zu Beginn werde ich die einzelnen Aspekte der Seele wie das Denken, Fühlen und Wollen, wie
Rudolf Steiner sie beschreibt und als Voraussetzung für eine ordnende Dreigliederung erkannt hat,
herausarbeiten,  dann  möchte  ich  das  Ideal  der  Dreigliederung  im Menschen  und später  in  der
Gesellschaft  aufzeigen,  ehe  ich  dann  am  Schluss  auch  vorstellen  will,  wie  unsere  derzeitige
Gesellschaft  von  einer  gar  nicht  richtig  entwickelten  oder  eigentlich  fehlenden  Dreigliederung
geprägt wird. 

5



Die  drei  Seelenglieder  und  die  Dreigliederung  des  menschlichen
Organismus

Das Wollen

Rudolf Steiner teilt  – wie bereits aufgezeigt -  das Seelenleben des Menschen in drei  Teile:  das
Denken, das Fühlen, und das Wollen. Das Wollen, im Zitat das „Begehren“, beschreibt Steiner auch
als eine „Idee selbst als Kraft aufgefasst“, welche recht unselbstständig ist:

„Wille ist also die Idee selbst als Kraft aufgefaßt. Von einem selbstständigen Willen zu sprechen ist
völlig unstatthaft. Wenn der Mensch irgend etwas vollbringt, so kann man nicht sagen, es komme zu
der Vorstellung noch der Wille hinzu. Spricht man so, so hat man die Begriffe nicht klar erfaßt,
denn, was ist die menschliche Persönlichkeit, wenn man von der sie erfüllenden Ideenwelt absieht?
Doch ein tätiges Dasein. Wer sie anders faßte: als totes, untätiges Naturprodukt, setzte sie ja dem
Steine auf der Straße gleich. Dieses tätige Dasein ist aber ein Abstraktum, es ist nichts Wirkliches.
Man kann es nicht fassen, es ist ohne Inhalt. Will man es fassen, will man einen Inhalt, dann erhält
man eben die im Tun begriffene Ideenwelt.“Fußnote 2 

Ein Wille  ohne eine Idee,  also ohne einen Inhalt,  kann nicht  existieren.  Denn man hat  ja  zum
Beispiel  den  Willen  etwas  zu  tun.  Man  kann  nicht  einfach  wollen,  sondern  es  gehört  immer
beispielsweise  eine  Handlung  dazu,  die  man  ausführen  will.  Dies  drückt  Rudolf  Steiner  in
folgendem Zitat noch deutlicher aus: 

„Der gewöhnliche Lebenswille hat einen Sinn, wenn er auf äußere Handlungen geht.“ Fußnote 3.
Der Wille braucht also einen klaren Inhalt, den er will.

Rudolf Steiner beschreibt auch, wie der menschliche Organismus in drei Teile aufgeteilt ist. Dies ist
einmal der Kopf, der als Zentrum des zentralen Nervensystems alle Sinnesorgane und das Gehirn
beherbergt,  dann  der  Rumpf,  der  Ort,  des  Zentrums  des  Blutkreislaufsystems  (Herz)  und  des
Atmungssystems (Lunge) also auch eine Art Bindeglied  zwischen Gliedmaßen und Kopf, und als
drittes die Bauchorgane und die Gliedmaßen als Zentrum des Stoffwechsel-Gliedmaßenmenschen,
wie Rudolf  Steiner  ihn  beschreibt.  Das  Stoffwechsel-  Gliedmaßen-System ist  derjenige Teil  im
Körper, der die Dinge, die wir uns vorgenommen haben, die wir also wollen, auch ausführt. 

Wenn wir zum Beispiel einen Brief schreiben wollen, machen wir uns Gedanken darüber, was und
wie wir es schreiben wollen, dies findet im Kopf statt. Dann haben wir eine Empfindung, ob es gut
ist, was wir geschrieben haben, oder ob es noch Verbesserung braucht, und schließlich führen wir
mit  unseren  Gliedmaßen aus,  was  wir  zuvor  gedacht  haben.  In  diesem Fall  schreiben  wir  mit
unseren  Händen.  Die  Bauch-  oder  Stoffwechselorgane  liefern  uns  dabei  die  nötige  stoffliche
Grundlage, wie zum Beispiel bestimmte Nährstoffe, die wir brauchen um einen bestimmten Muskel
betätigen zu können. 

Unsere  Bauchorgane  und  unsere  Gliedmaßen  sind  also  das  körperliche  Glied,  welches  unsere
Gedanken zuletzt realisiert. Ebenso steht es mit dem Willen. Wenn wir eine Idee haben, braucht es
den Willen dazu, diese Idee umzusetzen, denn sonst würde die Idee nur Idee bleiben. Das heißt, nur
durch den Willen und die Gliedmaßen kann eine durchdachte und durchfühlte Idee zur Realität
werden. 

6



Deshalb  setzt  Rudolf  Steiner  den  Willen  auch dem Gliedmaßen-Stoffwechselsystem gleich  und
bezeichnet  das  Gliedmaßen-Stoffwechselsystem  sogar  als  Grundlage  dafür,  dass  der  Wille  im
Menschen überhaupt erst entstehen kann. 

Dies zeigt sich in folgendem Zitat:  „Das  Stoffwechsel-Gliedmaßensystem ist grundlegend für die
Entfaltung unseres Willens.  Insbesondere ist  auch der aufrechte Gang des Menschen in diesem
System begründet. Die inneren Vorgänge, die sich dabei abspielen, bleiben uns noch unbewusster.
Was  tatsächlich  in  den  Tiefen  unseres  Organismus  vorgeht,  wenn  wir  aufrecht  durch die  Welt
schreiten, oder mit den dadurch freigewordenen Händen willentlich einen Gegenstand ergreifen,
entzieht  sich  weitestgehend  unserem Bewusstsein.  Gerade darin  liegt  aber  erst  die  eigentliche
Realität  des  menschlichen  Willens,  und  nicht  in  der  bloßen  gedanklichen  Vorstellung,  die  ihn
begleitet. Im Willen schlafen wir eigentlich beständig.“ (Fußnote 4)

Die  Prozesse,  die  im  Stoffwechselbereich  vorgehen,  wie  zum  Beispiel  die  Verdauung,  laufen
allesamt unbewusst. Wir können nicht steuern, wann wir verdauen oder gar die Verdauung bewusst
stoppen. 

Ähnlich ist es mit dem Willen. Wir können ihn nicht bewusst hervorbringen, er kommt, oder er
kommt nicht. Man kann sich bewusst vornehmen, dass man etwas tun will,  aber wie der Wille
entstanden ist, dass wir uns vornehmen wollen das zu tun, ist nicht offensichtlich. 
Deshalb spricht Rudolf Steiner im obigen Zitat auch davon, dass wir im Willen schlafen. 

In  folgendem Zitat  weist  er  auf  den  Zusammenhang  von  Wollen  und  dem Unbewussten  oder
Schlafbewusstsein. Er sagt, dass der Wille normalerweise in einem Art Schlafbewusstsein ist. Er
beschreibt dies wie folgt: 

„Wie  unser  Wollen  zustande  kommt,  ist  dem  gewöhnlichen  Bewußtsein  ganz,  ganz  unbekannt,
eigentlich so unbekannt wie der Schlaf. Der Mensch, wenn er etwas will, hat den Gedanken; der ist
klar und hell. Er entwickelt dann etwas dunkler über diesen Gedanken das Gefühl. Und dann geht
der gefühlsdurchdrungene Gedanke hinunter in die Glieder. Was da vorgeht, das erlebt der Mensch
mit dem gewöhnlichen Bewußtsein nicht.“ (Fußnote 5)

Steiner beschreibt den Gang des Gedankens durch das Gefühl bis zum Wille wie eine Art Dunkler-
Werden des Gedankens. Eine Verfestigung des Gedankens bis ins Schlafbewusstsein des Willens
hinein. 

Der Wille kann aber auch unbewusst geleitet werden. Wenn wir zum Beispiel eine Werbung sehen
und einen Tag später  das  Produkt,  welches  die  Werbung beworben hat,  sehen, können wir  uns
vielleicht gar nicht mehr an die Werbung erinnern, haben aber trotzdem ein Verlangen nach dem
Produkt. Wir denken uns dann vielleicht, dass wir es wegen diesem oder jenem gebrauchen können
und glauben,  dass  uns  der  gefühlte  Bedarf  nach diesem Produkt  dazu beeinflusst  es  kaufen zu
wollen. 

Dabei haben wir jedoch ganz die Werbung, die wir am Vortag gesehen haben, vergessen, die uns auf
manipulative Art und Weise unbewusst dazu beeinflusst hat, dieses Produkt kaufen zu wollen. Wir
sehen  an  diesem  Beispiel,  wie  ein  Sinneseindruck,  hier  die  Werbung,  unseren  Willen  auf
unbewusste Weise beeinflussen kann, ohne den Weg über einen klaren Gedanken zu nehmen, wenn
wir die Sinneseindrücke nicht ganz mit dem Bewusstsein betrachten und erkennen, was diese in uns
erregen.  Denn erst dadurch, dass wir sie ins Bewusstsein heben, können sie uns auch nicht mehr
unbewusst beeinflussen. 

7

https://anthrowiki.at/Stoffwechsel-Gliedmassensystem


Wenn wir also -  wie im vorherigen Beispiel - den Sinneseindruck nicht ins Bewusstsein heben, und
er uns dadurch unbewusst beeinflusst, tun wir eine Sache durch unbewusste Beeinflussung. Im Falle
der Werbung kaufen wir den beworbenen Gegenstand also aus innerer Unfreiheit.   Da aber die
Handlung  unfrei  war,  unser   Wille  also  keinem bewussten  Gedanken  entsprang,   bereuen  wir
normalerweise unser Handeln später wieder,  wenn wir erkennen, dass der Gegenstand,  den wir
gekauft haben, vielleicht ein paar tolle neue Funktionen hat, dass wir diesen aber gar nicht wirklich
brauchen und wir unser Geld unnötigerweise ausgegeben haben.

An diesem Beispiel sieht man, wie man dadurch, dass man einen Sinneseindruck einfach so auf sich
wirken lässt, ohne ihn ins Bewusstsein zu nehmen, Handlungen tätigt, die man später bereut. 

Auch wenn man zum Beispiel im Streit jemanden schlägt, liegt der Grund für die Handlung darin,
dass man die Situation einfach so auf sich wirken hat lassen und unbewusst eine Handlung tut, für
die man sich nicht bewusst entschieden hat, sondern die zum Beispiel aus dem Gefühl der Wut
heraus entstanden ist. 

Wir sehen also, es gibt verschiedene Arten von Willen. Der unfreie Wille, der unbewusst sich von
einem Sinneseindruck oder  einer  Situation leiten  lässt,  und der  freie  Wille,  der  von der  klaren
Erkenntnis  eines  Gedankens,  zum  Beispiel  dass  man  dieses  Produkt  eigentlich  nicht  braucht,
geleitet wird. 

Wenn der Wille unbewusst beeinflusst wird, ist er von dieser unbewussten Beeinflussung abhängig,
und da er nicht weiß, was ihn da beeinflusst, ist er auch an dieses Unbewusste, im obigen Beispiel
die Werbung, gebunden und somit gegenüber dem Produkt, welches er kaufen will, unfrei. Denn die
Werbung beeinflusst ihn so, dass er denkt, er muss dieses Produkt jetzt haben, ja er kann sich nicht
mehr frei für oder gegen das Produkt entscheiden.

Im anderen Fall, wenn er ein Produkt sieht und sich bewusst damit auseinandersetzt und sich fragt,
ob es nötig ist, das zu kaufen oder nicht, kann er sich frei dafür oder dagegen entscheiden. 

Während  der  Mensch  also  -   wenn  er  unbewusst  beeinflusst  wird  -  unfrei  in  seiner
Kaufentscheidung ist,   ist er  frei  in der Entscheidung und damit auch im Willen,  wenn er sich
bewusst Gedanken über den Gegenstand und die Beeinflussungen macht.

Zusammenfassend lässt  sich also sagen: Es gibt einen vom Unbewussten beeinflussten unfreien
Willen und einen vom klaren Denken inspirierten freien Willen. 

8



Das Fühlen

Das Fühlen spiegelt sich im menschlichen Körper da, wo dasjenige sitzt, was Rudolf Steiner das
„Rhythmische System“ nennt,  also im  Blutkreislauf und in der Atmung. Wenn wir ein Gefühl
haben,  wirkt  es  sich  sofort  auf  unsere  Atmung   und  unseren  Herzschlag  aus.  Wenn  wir
beispielsweise  Angst  haben,  wird  der  Atem  unruhiger,  und  das  Herz  pocht  schneller.  Dieses
Rhythmische System kann von uns nicht direkt kontrolliert werden. Ebenso wenig, wie wir ohne
einen Sinneseindruck ein Gefühl haben können, kann das rhythmische System sich ohne ein Gefühl
verändern. Doch im Gegensatz zum Willen sind das Gefühl und das Rhythmische System schon
halb bewusst. So kann die Atmung von uns bewusst gesteuert werden, aber wir atmen zugleich auch
im  Schlaf,  also  im  Unbewussten  weiter.  Unseren  Puls  können  wir  durch  entsprechende
Konzentrationsübungen beruhigen lernen, normalerweise aber haben wir keinen bewussten Einfluss
darauf. 

Wir können also nur mit einem Gedanken oder einer Wahrnehmung, die ins Gefühl genommen
wird, Einfluss auf das Herzkreislaufsystem und das Atmungssystem nehmen. 

Wenn wir zum Beispiel ein beängstigendes Gefühl haben, können wir uns eine klare Vorstellung
davon bilden, was wir tun können, dass wir nicht mehr Angst vor der Sache haben. Dies wird uns
dann ein beruhigendes Gefühl geben. Dieses beruhigende Gefühl wird dann beruhigend auf unseren
Herzschlag und unsere Atmung wirken. Wir können allerdings nicht einfach sagen, jetzt darf ich
keine Angst haben. Das würde nichts bewirken. Stattdessen müssen wir einen Gedanken fassen, wie
wir der Situation entgegen treten können. Andersherum wirkt auch unser Herzschlag und unsere
Atmung auf unsere Gefühle. Wenn zum Beispiel unser Herzschlag rast, dann bekommen wir Angst,
da uns der schnelle Herzschlag beunruhigt und verängstigt. So sehen wir also, das Rhythmische
System und unsere Gefühle haben einen starken gegenseitigen Einfluss aufeinander. 

Rudolf Steiner beschreibt diese Beziehung von Rhythmischem System und Fühlen wie folgt:

„Das  Rhythmische  System umfasst  Atmung und  Kreislauf und  ist  daher  entsprechend  im
Brustbereich zentriert. Es ist das wesentlichste physische Werkzeug des Gefühlslebens und der im
lebendig  strömenden  Atem tönenden  menschlichen  Sprache.  Jede  Stimmungs-schwankung,  jede
Freude,  jedes  Leid  spiegeln  sich  in  einer  leise  veränderten  Atmung  und  einem  sich
beschleunigenden  oder  verzögernden  Pulsschlag  wider,  wie  auch  jede  körperlich  bedingte
Veränderung  in  Atmung  und  Herzrhythmus  sogleich  auf  unser  Gefühlsleben  zurückschlägt.
Allerdings erleben wir diese Gefühle nicht so klar und wach wie das, was wir durch unser Nerven-
Sinnessystem erfahren. In unserem Gefühlsleben träumen wir eigentlich beständig.“ (Fußnote  6)

Wenn wir zum Beispiel schnell laufen, wird unsere Atmung und unser Herzschlag schneller, und
dadurch macht sich in uns das Gefühl der Erschöpfung breit. Da das Gefühl und das Rhythmische
System also halbbewusst ablaufen, spricht Steiner davon, dass wir in unseren Gefühlen in einem
Traumzustand sind. So wie auch das Fühlen durch seinen Traumzustand eine Verbindung zwischen
Denken und Wollen  darstellt,  schafft  auch das  Rhythmische  System eine  Verbindung zwischen
Nervensystem und vegetativem Stoffwechselsystem. Während wir uns in unserem Verstand ganz
bewusst bewegen können, und alles bewusst miterleben, was wir mit unserem Verstand tun, können
wir nicht bemerken, wie das vegetative System arbeitet, wie wir zum Beispiel gerade etwas mit
unserem  Magen  verdauen.  Unsere  Atmung  und  unseren  Herzschlag  können  wir,  wie  oben
beschrieben, bewusst wahrnehmen, aber wir müssen diese auch nicht aktiv betätigen. Im Schlaf, wo
wir ohne Bewusstsein sind, funktionieren Atmung und Herzschlag auch ohne Bewusstsein. 

9

https://anthrowiki.at/Gef%C3%BChl
https://anthrowiki.at/Kreislauf
https://anthrowiki.at/Atmung
https://anthrowiki.at/Rhythmisches_System


Im  Gegensatz  zum vegetativen  unbewussten  Stoffwechselsystem können  wir  das  Rhythmische
System  also  wahrnehmen  und  indirekt,  d.h.  über  den  Umweg  bestimmter  Gedanken  oder
Vorstellungen, auf die wir uns konzentrieren, beeinflussen. Im Gegensatz zum Verstand aber kann
es  auch  ohne  Bewusstsein  seiner  Tätigkeit  nachgehen.   Das
Rhythmische  System  nimmt  damit  eine  Art  verbindende
Mittelstellung ein zwischen dem hellwachen Nerven-Sinnespol auf
der  einen  Seite  und  dem  gänzlich  unbewussten  Stoffwechsel-
Gliedmaßenpol auf der anderen Seite. 

Die  Funktion  des  Verbindenden  der  Brust  und  damit  deren
Mittelstellung zeigt sich auch am Beispiel des Knochenapparates:
Der  Schädelknochen ist  ein  runder,  geschlossener  Knochen,  der
das  Gehirn  und  das  Sinnes-Nervensystem  umschließt.  Die
Knochen in den Gliedmaßen sind gerade Röhrenknochen, innen
weich  und  eine  Stütze,  wie  eine  Säule.  Während  der
Schädelknochen das Gehirn  schützend umschließt und um sich
herum nur noch die Haut hat, also beinahe ungeschützt gegenüber
der  Außenwelt   liegt,   liegen die  Röhrenknochen mitten in  den
Gliedmaßen darinnen und damit  selbst  geschützt,  um dafür  das
Gewicht des Menschen tragen zu können. 

Die Knochen im Rumpf, die Rippen, nehmen eine Art Zwischenstellung zwischen Schädel- und
Röhrenknochen. Sie sind halbrund gebogene Stäbe, die als gesamtes einen Raum, den Brustkorb,

bilden,  in  dem das  Herz  und  die  Lunge  Platz  finden.  Sie
bilden also wie der Schädelknochen einen Raum, haben aber
die  Form der  Knochen der  Gliedmaßen,  mit  dem einzigen
Unterschied,  dass  sie  gebogen  sind  und  dadurch  einen
geschützten Innenraum für die Organe des Brustkorbes bilden
können.  Im  einzelnen  gleichen  die  Rippen  damit  den
Gliedmaßenknochen und im Gesamten gleicht der Brustkorb
dem Schädelknochen. 

Die  Wirbelsäule,  die  ebenfalls  zum mittleren  Bereich  also
zum Rumpf  gehört,  stellt  wie  eine  Art  Gegenbild  zu  dem
Brustkorb  dar.  Als  Ganzes  ist  sie,  wie  die  Knochen  der
Gliedmaßen, ein Träger des Körpers, sie trägt den Kopf. In
ihren Einzelteilen, den Wirbeln, ist sie rund und jeder Wirbel
hat ein Loch in der Mitte. Durch diesen Kanal innerhalb der
Wirbelsäule  geht  ein  Nervenstrang  vom  Kopf  bis  zu  den
Gliedmaßen  und  teilt  sich  auf  dem Weg  dort  hin  in  viele
kleine Nerven auf, die sich in den ganzen Körper verteilen.
Einerseits ist die Wirbelsäule also der Träger des Kopfes, so
wie  die  Gliedmaßen-  Knochen  auch  Träger  sind,  und

andererseits bilden die Wirbelkörper die Schutzhülle für das Rückenmark, den Hauptnervenstrang,
und haben demnach eine ähnliche Funktion wie der Schädelknochen. 

So können wir also auch am Skelett des Menschen die Zwischenposition des Rumpfes zwischen
Kopf und Gliedmaßen erkennen.

10

Abbildung 3: Menschlicher 
Schädel

Abbildung 4: Brustkorb



Auch das Gefühl im Seelischen zeigt insofern eine Zwischenposition,
indem es  sich  auf  der  einen  Seite  von unbewussten  Willensimpulsen
prägen lässt, und damit mehr an den Willen gebunden sein kann, und auf
der anderen Seite sich mehr von klaren Gedanken und Wahrnehmungen
leiten lassen kann, und sich somit dann mehr am Nerven-Sinnessystem
orientiert. 

Wenn  wir  zum  Beispiel  einen  Sinneseindruck  haben  wie  etwa  eine
miauende Katze und diesen einfach so auf uns wirken lassen, können in
uns verschiedene Gefühle auftauchen. Entweder wir sind verärgert über
die Katze, weil sie die ganze Zeit miaut, wir fühlen  also eine Antipathie,
oder aber wir freuen uns, weil die Katze etwas von uns will, wir fühlen
also Sympathie.

Bei  beiden  Gefühlen  steht  aber,  ohne  dass  wir  es  vielleicht  gleich
bemerken  würden,  ein  unbewusster  Wille  im  Vordergrund.  Bei  der
Antipathie gegen die miauende Katze wollen wir unsere Ruhe haben.
Bei der Sympathie wollen wir die Katze vielleicht streicheln oder anders
mit ihr in Beziehung treten

Wir sehen also: Gefühle, die direkt auf einen Sinneseindruck folgen, sind
eng mit dem unbewussten Willen verbunden, und – unabhängig davon,
ob  sie  nun  sympathisch  oder  antipathisch  gestimmt  sind  -  von  ihm
beeinflusst. 

Ganz anders ist es, wenn wir die unbewusst in uns entstehenden Gefühle
zunächst  einmal  ins  Bewusstsein  nehmen  und  zurückhalten,  um
stattdessen aus einem Gedanken heraus zu beobachten, was die Situation
braucht.  Denn  wenn  man  im  Anschluss  an  den  Sinneseindruck  der

„miauenden“  Katze  das  spontan  in  uns  entstehende  Gefühl  gewissermaßen  in  Ruhe  lässt  und
stattdessen die Frage,  und damit den Gedanken, vor sein Bewusstsein stellt,  weshalb die Katze
miaut, was sie also damit zum Ausdruck bringen will, und aus diesem Gedanken heraus die Katze
beobachtet, kommt einem zum Beispiel der Gedanke, dass die Katze im Moment vielleicht gar nicht
gestreichelt werden will. Man wird stattdessen jetzt wahrnehmen, dass die Katze gerade hungrig ist
und  etwas  fressen  möchte.  Dieses  durch  Beobachtung  gewonnene  Gefühl  nennt  man  eine
Empfindung.  Denn  anders  als  bei  der  Emotion  ist  die  Empfindung  durch  einen  Gedanken
entstanden - hier durch den Gedanken, sie miaut, weil sie hungrig ist - und steht damit mehr mit
dem Gegenüber in Beziehung als die reine Emotion. 

Zusammenfassend kann man sagen, es gibt ein Gefühl, welches mehr vom unbewussten Willen
beeinflusst wird, wir wollen es die Emotion nennen,  und es gibt ein Gefühl, welches mehr vom
Gedanken  beeinflusst  wird,  wir  nennen  es  Empfindung.  Die  Emotion  sagt  uns  dabei  nichts
Wirkliches über die Welt und bringt uns deshalb auch nicht mit dieser in Beziehung. Sie sagt uns
allenfalls etwas über unser eigenes Begehren und führt uns damit nur in uns selbst zurück. Eine
Empfindung dagegen teilt uns etwas über unser Gegenüber mit und schafft von daher auch eine
wirkliche Beziehung zu demselben. 

11

Abbildung 5: 
Gliedmaßenknochen



Das Denken

Das reine Denken tun wir im Gegensatz zum Fühlen und Wollen,  aber auch im Gegensatz zu den
oftmals unbewusst automatisch in uns aufsteigenden Gedanken ganz bewusst. Wir können jederzeit
steuern, was wir denken und können nur mit vollem Bewusstsein denken. Einen Gedanken können
wir auch wie ein Bild vor uns stellen und uns objektiv mit ihm beschäftigen. Wenn wir unsere
Gefühle so objektiv betrachten wollten, würde das nicht so leicht funktionieren, da wir uns mit
ihnen verwickeln würden. Wenn man nur sein Gefühl sieht, dann  wird man dieses vielleicht nur
stärker erleben als zuvor. 

Es ist leicht, einen Gedanken objektiv anzuschauen, da wir im Gegensatz zum Gefühl nicht von ihm
unbewusst  beeinflusst  werden.  Dadurch,  dass  wir  einen  Gedanken  betrachten,  können  wir  ein
Gefühl bekommen, welches uns beeinflusst,  aber der Gedanke allein kann uns nicht unbewusst
beeinflussen, wenn wir ihn bewusst vor uns hinstellen. 

Ähnlich ist es mit den Sinnesorganen. Wir können einen Gegenstand bewusst sehen, ohne dass er
uns direkt beeinflusst. Wir können ihn aber auch mehr unbewusst erleben. In diesem Fall kann er in
uns bestimmte Gefühle oder Wirkungen verursachen, die uns auf unbewusste Weise beeinflussen.
Wie schon im Kapitel über das Wollen beschrieben, kann uns zum Beispiel Werbung, wenn wir
nicht bewusst nachdenken, wie sie uns zu manipulieren sucht, beeinflussen, indem sie in uns zum
Beispiel das Gefühl und den Willensimpuls erregt, dass wir diese Sache unbedingt kaufen müssen,
ohne dass wir wissen, warum wir uns so dazu gezwungen fühlen. 

Unsere Wahrnehmungen und unsere Gedanken bilden das Tor zur Außenwelt. Wenn wir sie bewusst
vollziehen,  können wir der  Welt  frei  betrachtend gegenüberstehen.  Nehmen wir die  Bilder  und
Gedanken  dagegen  mehr  passiv  unbewusst  in  uns  auf,  so  können  sie  uns  dadurch   auch  auf
unbewusste  Weise  beeinflussen,  wenn  sich  unsere  eigenen  Gefühle  und  verborgenen
Willensimpulse auf ungesehene Weise damit vermischen. 

Deswegen sagte Rudolf Steiner in seiner Philosophie der Freiheit, dass sich der Mensch den Ideen
voll bewusst erlebend gegenüberstellen müsse, da sie ansonsten Macht auf ihn ausüben würden
(Fußnote7).

Unsere Gedanken zeigen sich im Kopf. Das Gehirn, das physische Organ des Denkens, liegt ja auch
im Kopf. Aber auch nach dem Tod, wenn kein Leben mehr im Körper ist, kann man den Schädel
noch erkennen. Er bleibt am längsten erhalten und spiegelt auch den Ausdruck der Seele wieder.
Man könnte davon sprechen, dass in der Form des Schädels das Bewusstsein des Menschen, der
sich da drin ausgedrückt hat, am längsten erhalten bleibt. So kann manchmal noch lange Zeit nach
dem  Tod  eines  Menschen  an  seinem  Schädel   manche  charakteristische  Eigenschaft  dieses
Menschen erkannt werden.  Der Schädel kann also als Ausdruck für das bewusste Andenken an
einen Menschen erlebt werden. 
Goethe zum Beispiel suchte einige Zeit nach dem Tod seines Freundes Friedrich Schillers, dessen
Schädel in einem Gebeinhaus und erkannte  ihn unter vielen anderen. Er schrieb dazu in seinem
Gedicht „Schillers Schädel“ (Fußnote 8).

„Als ob ein Lebensquell dem Tod entspränge.
Wie mich geheimnisvoll die Form entzückte!
Die gottgedachte Spur, die sich erhalten!“

12



Mit dieser Aussage bringt Goethe zum Ausdruck, dass die Seeleneigenschaften eines Menschen, die
während des Lebens sich auch am Gesicht zeigen, noch über den Tod erhalten bleiben. Der Kopf ist
dasjenige  Glied  im Körper,  das  am längsten  erhalten  bleibt.  Die  ältesten  Menschenfunde  sind
hauptsächlich Schädel. 

Der Kopf ist auch gewisser Maßen ein Bewusstseins-Zentrum im Körper. Denn das Gehirn, was ja
im Kopf sitzt, integriert alles, was im Körper vor sich geht und hat ein Bewusstsein vom ganzen
Organismus. Wenn wir einen Reiz an einem Nerv spüren, zum Beispiel eine Sinneswahrnehmung,
wird dieser Reiz an das Gehirn weiter geleitet,  und dort wird er uns dann bewusst. Das Gehirn
koordiniert  aber  nicht  nur  das  Nervensystem,  sondern  erlebt  über  das  sogenannte  vegetative
Nervensystem auch die Vorgänge im vegetativen System und im Rhythmischen System. 

Rudolf  Steiner  beschreibt  dies  folgendermaßen:  „Dieser  Lebertätigkeit  entspricht  irgendeine
Tätigkeit im menschlichen Kopfe oder Gehirne. Hier im Unterleib ist die Leber relativ abgesondert
von den andern Organen, von Nieren, Magen und so weiter. Im Gehirn fließt alles ineinander, da
fließt  die  Lebertätigkeit  mit  den  andern  Tätigkeiten  zusammen,  so  daß  der  Kopf  der  große
Zusammenfasser ist alles desjenigen, was im Organismus vor sich geht “  (Fußnote 9).

So wie im Kopf über alle Vorgänge des Körpers zusammen eine Art Überblick geschaffen wird,  so
können wir auch mit unserem Denken unser Seelenleben  und alle Wahrnehmungen, die wir uns
von der Welt mittels des Kopfes verschafft haben, überschauen, zusammen führen und steuern. 

Der Kopf ist damit mit seinen Sinnen einerseits das Tor zur Außenwelt und andererseits derjenige,
der  durch  seine  Denkfähigkeit  die  Wahrnehmung  der  Außenwelt  zu  einem  übergeordneten
Gedanken, zu einem Ganzen integrieren und Zusammenhänge schaffen kann. Zugleich ist er auf der
einen Seite in der Lage durch bewusste Gedanken und Vorstellungen Einfluss auf die Gefühle und
den Willen  zu nehmen.  Auf der  anderen  Seite  kann er  aber  auch durch  starke  Emotionen und
unbewusste  Willensimpulse,  so  verwirrt  werden,  dass  er  seine  klare  Gedanken-  und
Wahrnehmungsfähigkeit verliert. 

13



Die  drei  Seelenglieder  Denken,  Fühlen  und  Wollen  in  ihrer
gegliederten Form

Wir sehen nun also,   dass es jeweils  zwei  Modifikationen vom Denken, vom Fühlen und vom
Wollen gibt. Mit der ersten und reinen werden wir uns in diesem Kapitel beschäftigen. Mit der
anderen werden wir uns in einem weiteren Kapitel beschäftigen. Das reine Denken bildet sich durch
das  bewusste  Wahrnehmen  der  Außenwelt  und  die  Beschäftigung  mit  ihr.  Es  bildet  sich  also
dadurch, dass es Kontakt mit der Außenwelt aufnimmt und sich mit ihr beschäftigt. Es lebt also
eigentlich außen vom Menschen  und bringt den Menschen damit mit dem Außen in Verbindung. 

Das  gegliederte  Fühlen,  oder  auch die  Empfindung,  entsteht  dadurch,  dass  wir  den  von außen
kommenden Gedanken und die  Wahrnehmung in  uns  hinein  nehmen und uns  ein  Gefühl  dazu
bilden. Wenn wir zum Beispiel den Gedanken haben, wie ein guter Unterricht aussehen könnte,
nehmen wir diesen Gedanken in uns hinein und bilden in uns zum Beispiel die Empfindung des
Schönen und Wahren. Diese Empfindung strahlt dann im Unterricht wiederum auf unsere Schüler
aus. Das Gefühl kommt also von Außen nach innen und geht dann wieder von uns nach außen. Es
ist also eine Bewegung gleich der Atmung, die ja auch immer im Rhythmus von Ein- und Ausatmen
ist. 

Das Wollen hingegen muss ganz innen bleiben. Wenn
wir etwas wahrnehmen, uns einen Gedanken und dann
auch ein Gefühl  dazu bilden,  dann ist  es allein eine
Sache von unserem Gefühl und unserem Gedanken, ob
sie so stark sind,  unser Wollen dazu zu bringen,  die
Handlung auch ausführen zu wollen. 

Während  sich  das  Denken  stark  an  der  Außenwelt
entwickelt, lebt das Gefühl zwischen außen und innen
und das Wollen lebt allein im Inneren des Menschen.
So  sehen  also  die  drei  Seelenglieder  in  ihrer
gegliederten Form aus. Doch wie drücken sie sich jetzt
nach außen hin aus?

Ein Mensch, der  zu einer  solchen Gliederung seines
Seelenlebens fähig ist, wird sich zum Beispiel in einem
Streit ganz klar überlegen, was gerade los ist und wie
er  die  Situation  lösen  kann.  Er  wird  sich  darum
bemühen,  einen klaren und gesunden Bezug zu dem
außen Erlebten zu schaffen.  Dann wird er  eine  Idee
haben, zu dieser Idee kommt dann halb bewusst ein
Gefühl  von  außen  nach  innen,  und dann entsteht  in
ihm der Wille das Gedachte umzusetzen. 

Nehmen wir Gandhi, den ich schon in der Einleitung
erwähnt habe. Er sah wie die Engländer die Inder unterdrückten. Auf diesen Sinneseindruck hin
entstand ein Gefühl der Ungerechtigkeit.  Dieses Gefühl kam vom Sinneseindruck und von dem
Ideal, und damit von dem Gedanken der Gerechtigkeit, also von außen, in ihn hinein, nach innen.

14

Abbildung 6: Der dreigliedrige 
Mensch, Rudolf Steiner



Jetzt ließ er dieses Gefühl aber nicht einfach in sich hinein. Sonst hätte er einfach rebellierte. Er
nahm  stattdessen   dieses  Gefühl  wieder  heraus  und  betrachtete  es  vor  dem  Hintergrund  des
Gedankens  der  Gerechtigkeit.  Aus  diesem  heraus  machte  er  sich  über  die  Situation  der
Unterdrückung und wie diese geändert werden könne Gedanken. 

Da er nun das Gefühl nicht einfach walten ließ, sondern es aus dem Gedanken der Gerechtigkeit
heraus ins Bewusstsein nahm, bemerkte er, dass es den Indern nicht gut tat unterdrückt zu werden,
und den Engländern ebensowenig andere Völker zu unterdrücken. Dieser Gedanke führte ihn zum
Ideal des Gewaltlosen Widerstands. Diese Idee nahm er nun in sein Gefühl und empfand es als
etwas  Wahres.  Aufgrund  seines  Ideals  und  seines  darauf  folgendem  Gefühl,  wollte  er  diesen
Gewaltlosen Widerstand dann auch ganz in seinem Innern ausführen.

Dieser  Entschluss  zur  Gewaltlosigkeit  führte  dazu,  dass  Indien  relativ  friedlich  zu  seiner
Eigenständigkeit  gelangte.  Wir  sehen also,  dass  eine  Ordnung der  drei  Seelenglieder  zu  einem
größeren Frieden führt. Dies sagte auch schon Rudolf Steiner vor dem Ersten Weltkrieg, wie in der
Einleitung erwähnt, mit dem Zitat: 

„Manches wäre anders in der Welt, wenn es ohne weiteres möglich wäre, die Begierden, Wünsche
und Leidenschaften nach den Grundsätzen des Herzens und Verstandes zu regeln.“ (Fußnote 1).

Wenn es  also,  wie  heraus  gearbeitet,  möglich  wäre  den menschlichen Willen  nach dem klaren
Gedanken und der von außen nach innen und wieder nach außen ausstrahlenden Empfindung zu
führen, entstünde eine größere Friedenskraft in der Welt.  

15



Denken, Fühlen und Wollen in nicht gegliederter Form

Wenn Denken, Fühlen und Wollen nicht zueinander gegliedert sind, schaut das Endergebnis anders
aus.  Ein nicht  gegliedertes Denken geht  mit  der Wahrnehmung nicht  nach außen,  sondern hört
einzig und allein auf seinen Willen und sein Gefühl. Wir sehen zum Beispiel etwas, nehmen es nicht
voll ins Bewusstsein, bekommen ein Gefühl und denken dann. Wir sehen zum Beispiel ein offenes
Feuer und bekommen Angst. Dann denken wir, wir müssen wegrennen. Wenn wir das Gefühl der
Angst ins Bewusstsein genommen hätten und uns kurz überlegt hätten, was zu tun ist, hätten wir
vielleicht gesehen, dass das Feuer klein genug ist,    um es zu löschen. Der Gedanke ist also nicht
nach außen gegangen, um sich der Situation vollbewusst zu werden, sondern er hat nur auf das
Gefühl  und  den  unbewusst  aufsteigenden  Willen  gehört,  ohne  seinen  Gedanken  erst  richtig  in
Beziehung mit der Situation zu bringen. 

Das  ungegliederte  Gefühl,  lässt  sich  direkt  von  Sinneseindrücken  beeinflussen,  ohne  dass  ein
Bewusstwerden  des  Sinneseindrucks  durch  das  Hereinführen  eines  bewussten  Gedankens
stattfindet. Wenn wir zum Beispiel geschlagen werden, entsteht bei uns vielleicht das Gefühl der
Wut und aus diesem Gefühl schlagen wir dann zurück. Wir haben das Gefühl also in uns hinein
genommen, aber vergessen es wieder ins Bewusstsein zu nehmen, es also wieder heraus zu führen
und unter Einbeziehung eines Gedanken in Betracht zu nehmen. So hat das Gefühl seine gesunde
Mittelstellung zwischen dem Außen und dem Innen verloren, und lässt  sich also vom unbewussten
Willen - und damit vom ungeläuterten Innenleben ohne Außenbezug -  führen. 

Der Wille sollte ja idealerweise zur Ruhe kommen, um sich  einerseits ganz dem Gedanken und der
Wahrnehmung hinzugeben und sich andererseits von diesen führen zu lassen. Beim ungegliederten
Willen sieht das anders aus. Er macht sich selbstständig vom Denken und bäumt sich auf. Statt ein
ruhiges Zentrum zu bilden, welches auf gesunde Weise mit dem Außen in Beziehung tritt, kommt er
zum Vorschein und macht sich selbstständig.  Er bläht sich gewissermaßen eigenwillig auf ohne
einen wirklichen Inhalt durch das Außen zu bekommen. Wenn ein Kind zum Beispiel süchtig nach
Süßigkeiten ist, wird es - wenn es eines Tages auf der anderen Straßenseite einen Süßwarenladen
sieht -  einfach so über die Straße rennen,  ohne zu bedenken, dass auf der Straße Autos fahren. So
kann es,  weil  es  einfach  seinem rohen Willen gefolgt  ist,  zum Beispiel  einen schweren Unfall
erleiden. Das Kind ist noch nicht in der Lage seinen ungeführten Willen durch einen gesunden, von
Gedanken und Wahrnehmungen getragenen Außenbezug zu führen. Dadurch  dass der  Wille das
Seelenleben  noch  unbewusst   führt  und  das  Gefühl  ihm  wie  blind  folgt  entsteht  also  eine
Zerstörungskraft. 

Dieses Phänomen, dass der Mensch blind seinem ungeführten Willen und damit den unbewusst in
ihm aufsteigenden Kräften folgt,  kann man oft  in der Geschichte erleben. Es ist  sicherlich die
Ursache vieler Kriege und Konflikte, in deren Folge große Zerstörungskräfte in der Welt entstehen. 

Schon der griechische Philosoph Plato wusste um 300 v. Chr. um diese Problematik und Gefahr
jener rohen, ungeführten Willenskräfte im Menschen. Er beschrieb die Seele ähnlich wie Rudolf
Steiner aus drei Teilen bestehend: Dem vernünftigen, dem muthaften und dem begehrenden Teil.
Dabei verglich er die menschliche Seele mit einem Wagen, auf dem ein Wagenlenker sitzt, der zwei
vor den Wagen gespannte Pferde zu führen sucht. Das eine Pferd ist dabei das edle Ross, welches
Plato mit dem Mut in Verbindung  bringt. Das andere Ross dagegen ist ein ungestümes Tier und
repräsentiert nach Platon das rohe ungestüme Begehren des Menschen. Der Kutscher wiederum
verkörpert die Vernunft. 

16



Auch Platon lokalisiert das Ross des Begehrens und damit den rohen Willens ähnlich wie Rudolf
Steiner im Unterleib, also im Stoffwechsel-Giedmaßenbereich des Menschen. Das Ross des Mutes
sitzt bei Platon wie auch bei Rudolf Steiner im Brustbereich, während die Vernunft im Kopf des
Menschen angesiedelt ist.

Wenn  der  Kutscher  den  Wagen
lenkt,  dann  findet  der  Wagen
seinen  Weg.  Der  Gedanke  -  der
Kutscher - steht also klar und frei
im  Raum  und  gibt  dem  Mut  -
stellvertretend  für  das  Gefühl  -
und  dem Begehren,  welches  für
den  Willen  steht,  ein  Ziel  und
eine inhaltliche Führung.  Bricht
das ungestüme Pferd - der Wille -
allerdings  aus  und  entzieht  sich
somit der Führung des Gedanken,
so  landet  der  Wagen  schließlich
im Graben oder die Achse bricht
und der Wagen wird zerstört. 

Ähnlich ist  es auch mit  der Seele.  Wenn wir uns vom rohen und ungegliederten Willen führen
lassen,  führt  das  letztendlich  immer  zur  Zerstörung,  wie  wir  es  oben  am Beispiel  des  achtlos
getriebenen, über die Straße eilenden Kindes gesehen haben. 

17

Abbildung 7: Platons Seelenwagen



Rudolf  Steiners  Dreigliederungsidee  angewendet  auf  die  Soziale
Gesellschaft als Antwort auf den ersten Weltkrieg 

Als  Rudolf  Steiner  sah,  wie  sich  die  Menschheit  durch  den  ersten  Weltkrieg  selbst  zerstörte,
versuchte er die Dreigliederung des menschlichen Seelenlebens auf die Gesellschaft zu übertragen,
um  dieser  damit  einen  friedlichen  Weg  des  Zusammenwirkens  und  der  Weiterentwicklung  zu
zeigen. Schließlich erlebte er, wie die Unfähigkeit des Menschen sich im Willen wirklich aus klaren
Vernunftgedanken  zu  führen,  unendliches  Leid  im sozialen  Miteinander  der  Menschheit  schuf.
Auch der Klassenkampf zwischen Arbeitern und Unternehmern, Proletariern und Bürgerlichen und
damit auch zwischen arm und reich sowie der wenig aussichtsreiche Versuch diesen Kampf durch
den Marxismus zu lösen, veranlasste ihn zu dieser Ausarbeitung seiner Dreigliederungsgedanken.

Die  „Soziale  Frage“  und die  Idee  der  Dreigliederung stellte  er  im Rahmen einer  Vielzahl  von
Vorträgen  auch  vor  Arbeitern   vor  und  veröffentlichte  hierzu  ein  Buch  mit  dem  Titel  „Die
Kernpunkte der sozialen Frage“. Außerdem besprach er seine Ideen auch mit einzelnen Politikern,
namentlich  mit  Prinz  Max  von  Baden,  die  in  der  Neuordnung  Deutschlands  nach  dem Ersten
Weltkrieg eine zentrale Rolle spielten. In seinem Buch  „Die Kernpunkte der Sozialen Frage“ leitet
Rudolf Steiner sein  Forschen nach der Lösung der „Sozialen Frage“ mit folgenden Worten ein:

„Das  Soziale  Leben  der  Gegenwart  stellt  ernste,  umfassende  Aufgaben.  Forderungen  nach
Neueinrichtungen in diesem Leben treten auf und zeigen, dass zur Lösung dieser Aufgaben Wege
gesucht werden müssen, an die bisher nicht gedacht worden ist.“ (Fußnote 10).

Er sah also durchaus eine  hohe Dringlichkeit, die Soziale Frage zu lösen, da für ihn klar war, dass
weitere Konflikte und Kriege zu fürchten seien, wenn diese nicht gelöst werden würde. Er forderte
deshalb in seinem Werk dazu auf, vollkommen neue und mutige Wege zu suchen, die die geistig-
seelische Wirklichkeit und damit die Seele des Menschen in ihrer oben erläuterten Gesetzmäßigkeit
einbeziehen.

Bedenkt man, dass nur wenige Jahre später abermals ein großer Weltkrieg Europa heimsuchte, so
kann  man  sagen:  Eine  der  großen  Tragiken  dieser  Zeit  ist,  dass  die  Mitwelt  seine,  aus  dem
Seelenleben  abgeleiteten  und  für  die  soziale  Gemeinschaft  erweiterten  Ideen   noch  nicht
ausreichend verstehen konnte oder auch wollte, um diese dann auch zur Umsetzung zu bringen. 

Dadurch, dass die Idee des dreigegliederten sozialen und auch seelischen Organismus also nicht in
der  Politik  und  Gesellschaft  ankam,  baute  die  Politik  weiterhin  auf  einem  ungegliederten
Seelenleben auf,  so  dass  sich  rohe  Willens-  und Machtimpulse  weiter  in  der  Menschheit  breit
machen konnten.  Der Menschheit gelang es offensichtlich nicht, wie oben beschrieben, aus klaren
Gedanken  heraus  die  Welt  wahrzunehmen  und  dadurch  zu  neuen  Gesellschaftsordnungen  und
einem friedvollen Handeln zu gelangen. So stieß sie, da jeder seinem rohen Willen folgte, immer
wieder aneinander an, und es konnte nach dem Tode Steiners 1925 abermals zu einem Weltkrieg
kommen. 

Es kann also die Gesetzmäßigkeit festgehalten werden, dass es in der Welt offensichtlich immer
wieder  zu  großer  Zerstörung  kommen muss,  solange  diese  Ideen  Rudolf  Steiners  nicht  in  der
rechten Weise verstanden und vom Menschen aufgegriffen werden.

18



Auch heute stehen wir wieder vor zwei Kriegen, die leicht zu einem Weltkrieg, ja sogar zu einem
atomaren Krieg ausufern könnten. (Die Rede ist von dem Ukrainekrieg und dem Krieg im mittleren
Osten.) Bedenkt man, dass - wie sich aus dem historischen Zusammenhang heraus erkennen lässt -
Kriege  immer  dann entstehen,  wenn die  Menschen ihrem rohen Willen  folgen,  so  erscheint  es
gerade  in  unserer  Zeit  außerordentlich  wichtig,  die  Dreigliederung  des  Sozialen  Organismus
aufbauend auf dem menschlichen und dem seelischen Organismus zu verstehen und zu leben.

Deshalb möchte ich nun auf Grundlage der Dreigliederung des menschlichen Organismus und des
dreigegliederten Seelenlebens den Versuch unternehmen, einen gesunden dreigegliederten sozialen
Organismus, wie ihn Rudolf Steiner gedacht hatte und wie er umgesetzt werden könnte, einmal zu
beschreiben. 

19



Dreigliederung  des  Sozialen  Organismus  in  Wirtschaftsleben,
Rechtsleben und Geistesleben 

Die  Soziale  Dreigliederung  besteht  aus  den  drei  Teilen  Wirtschaftsleben,  Rechtsleben  und
Geistesleben und deren lebendigen Zusammenwirken. Durch ihr Zusammenwirken sollen sie nach
den Vorstellungen Rudolf Steiners den zentralen Einheitsstaat ablösen und sich selbst verwalten. So
sagte Steiner:  „Die Einheit des ganzen sozialen Organismus wird entstehen aus der selbstständigen
Entfaltung seiner drei Glieder.“ (Fußnote 11)
 
Die  drei  Glieder  des  Sozialen  Organismus  werden  auch  den  drei  Teilen  des  menschlichen
Organismus zugeordnet, der ebenso wie der soziale Organismus nur durch das Zusammenwirken
der  drei  Glieder  Sinnes-Nervensystem,  Herz-Rhythmussystem  und  Stoffwechsel-
Gliedmaßensystem existieren kann. 

Das Geistesleben

Zum  Geistesleben,  in  dem  der  Mensch  aus  dem  Geist  heraus  schöpferisch  ist,  gehören
offensichtlich  die  Bereiche  Bildungswesen,  Kunst,  Religion und Wissenschaft.  Dieser  Teil  der
Gesellschaft  muss  durch  Freiheit  geregelt  werden.  Das  heißt,  er  muss  frei  sein  von  Normen,
Meinungen, Geld,  Gefühlen und anderen Eingriffen des Willens.  Es darf nur der Wahrheit,  der
Erkenntnis und seinem eigenen wahrhaftigen Gewissen verpflichtet sein. Allgemein könnte man
damit sagen, das Geistesleben umfasst den Bereich des Menschen, in dem der Mensch nur seinen
geistigen Idealen verpflichtet ist und aus diesen heraus tätig ist. 

Im  menschlichen  Organismus  gleicht  es  dem  Stoffwechsel-Gliedmaßensystem,  welches  den
menschlichen Willen repräsentiert.  Dieser muss  ebenso wie das Geistesleben frei  von jeglichen
unbewussten  Einflüssen  sein  und  darf
sich ausschließlich von klar geschauten
und  durchdachten  Gedanken  leiten
lassen.

Das Geistesleben stellt dem Rechtsleben
und  dem  Wirtschaftsleben  seine  aus
Freiheit  gewonnenen  Ideen  zur
Verfügung,  auf  dass  jene  aus  diesen
Ideen  heraus  in  Unabhängigkeit  tätig
sein können.

Indem  zum  Beispiel  die  Bildung,  die
Wissenschaft,  die  Religion  oder  die
Kunst dem Geistesleben entspringen und
der Gesellschaft  die nötigen Ideale und
Ideen zur Verfügung stellen, bereichert das Geistesleben durch seine Ergebnisse die anderen beiden
Teile des sozialen Organismus und  verschafft ihnen so gewissermaßen - wie auch der menschliche
Stoffwechsel dem Organismus - die nötige Nahrung. 

20

Abbildung 8: Die Dorfschule



Ähnlich  wie  die  Beine  im  menschlichen  Organismus  verleiht  das  Geistesleben  somit  der
Gesamtgesellschaft  ihren  Stand.  Wie  die  menschlichen  Arme  und  Hände  muss  auch  das
Geistesleben zum Wohle des Ganzen unermüdlich schöpferisch tätig sein.

So wie die Nahrung im gesunden Organismus nicht  einfach passiv konsumiert  werden darf,  so
dürfen  auch  die  vom  Geistesleben  zur  Verfügung  gestellten  Ideen  nicht  konsumiert  werden.
Vielmehr  müssen sie wie die Nahrung durchgearbeitet, in ihrem inneren Sinn verstanden, aufgelöst
und  in  eine  neue  Form  verwandelt  und  individualisiert  werden.  Wenn  beispielsweise  das
Geistesleben in Form einer juristischen Wissenschaft gewisse Gesetzmäßigkeiten herausgearbeitet
hat wie etwa diejenige, dass der Mensch nicht stehlen soll, so liegt es nun beim Rechtsleben diesen
Gedanken  nicht  in  starrer  Weise  anzuwenden,  sondern  individuell  zu  verstehen.  Wenn
beispielsweise ein Mensch einem anderen Menschen einen Gegenstand wegnimmt, mit dem jener
etwas  böses  zu  tun  plante  -  also  zum  Beispiel  eine  Waffe  -  dann  wird  ein  gesundes  und
unabhängiges  Rechtsleben  eigenständig  erkennen  müssen,  dass  dies  nicht  dem  Tatbestand  des
Stehlens  entspricht,  da  der  Betreffende  dem  anderen  nichts  weggenommen  hat,  sondern  ihm
vielmehr eine Möglichkeit gegeben hat das in ihm lebende Unrecht nicht zu tun. Das Rechtsleben
muss also den vom Geistesleben gegebenen Gedanken eigenständig in Hinblick auf seinen inneren
Sinn verstehen lernen und bleibt damit vom Geistesleben unabhängig.

Ebenso  muss  auch  das  Geistesleben  vom  Wirtschaftsleben  und  dem  Rechtsleben  unabhängig
bleiben. So darf das Geistesleben nicht durch das sogenannten Nutzprinzip missbraucht werden.
Dies wäre der Fall, wenn sich das Wirtschaftsleben oder auch der Staat - wie heute üblich - über
finanzielle Mittel in die Inhalte der Forschung einmischen würde, so dass nur das erforscht werden
darf, was das Wirtschaftsleben als nützlich betrachtet. 

Sobald  also  das  Rechts-  oder  das  Wirtschaftsleben  das  Geistesleben,  wie  zum  Beispiel  die
Wissenschaft  für  ihre  Zwecke  zu  nutzen  suchen,  verliert  das   Geistesleben  seine
Daseinsberechtigung, da es gewissermaßen bestechlich geworden ist, während es eigentlich frei und
unabhängig tätig sein müsste.

Man spricht heutzutage zwar von der freien Wissenschaft und der freien Lehre, dabei vergisst man
aber, dass die Lehrstellen ja vom Staat geschaffen sind, und sogar ein Lehrplan vorgegeben ist.
Auch  in  ihren  Inhalten  ist  die  Wissenschaft  nur  scheinbar  frei.  Da  der  Staat  manche
wissenschaftlichen Forschungen unterstützt und manche nicht, ist  sie letztlich ja wiederum vom
Geld und damit vom Staat abhängig, also nicht frei, so wie es für das Geistesleben nötig wäre.

So können wir zusammenfassend feststellen, dass in unserer Gesellschaft ein freies Geistesleben
noch nicht existiert. 

Was aber ist mit  Freiheit eigentlich überhaupt gemeint? Da hierüber keineswegs Einigkeit herrscht,
soll der Begriff der Freiheit hier einmal näher erläutert werden. 

Die einen sagen, Freiheit sei, wenn jeder tun und lassen kann, was er möchte. Jedoch bemerken wir
rasch, dass dieser vereinfachte Begriff der Freiheit nicht mit einem sozialen Organismus  und auch
nicht mit sich selbst vereinbar ist. Wenn zum Beispiel jemand einen Menschen einsperren möchte,
da er ihn hasst, und wenn er tun und lassen könnte, was er wollte, könnte er dies einfach willkürlich
tun.  Damit aber wäre ja die Freiheit der eingesperrten Person eliminiert, da diese nicht mehr tun
könnte,  was sie  wollte.  Wir  sehen also,  wenn wir  von dieser  Definition  von Freiheit  ausgehen
würden,  würde  die  Freiheit  eines  Menschen  die  Freiheit  des  anderen  einschränken  oder  gar
eliminieren. Deswegen hat sich der Satz geprägt: Freiheit ist, wenn man tun und lasen kann, was

21



man will,  ohne  die  Freiheit  anderer  Menschen  einzuschränken.  Damit  aber  ist  der  Begriff  der
Freiheit, solange wir ihn rein äußerlich betrachten, in sich selbst eingeschränkt. Äußerlich gesehen
kann es also eigentlich keine absolute Freiheit geben. Wie aber sieht es aus, wenn wir den Begriff
innerlich, also mehr in Hinblick auf die Seele des Menschen betrachten?

In den vorangehenden Abschnitten wurde bereits gezeigt, dass der rohe und ungestüme Wille des
Menschen keineswegs frei  ist.  Vielmehr  wird er  ja  auf  unbewusste  Weise  von vielen   anderen
Umständen beeinflusst, wie etwa von unbewusst in uns wirkenden Vorstellungen und ungesehen auf
uns einströmenden Umwelteinflüssen.

Rudolf  Steiner  sagt  deshalb  über  den ungeschulten  und damit  noch  rohen  Willen:  „Lesen Sie
nach ...  was für  einen großen Wert  ich  darauf  gelegt  habe,  daß nicht  gefragt  werde  nach der
Freiheit des Willens. Der sitzt unten, tief unten im Unbewußten, und es ist ein Unsinn, nach der
Freiheit des Willens zu fragen; sondern man kann nur von der Freiheit der Gedanken sprechen.“
(Fußnote 12) Wir können also laut Steiner nicht frei im Willen sein, solange er unbewusst ist. Wir
können nur frei im Gedanken sein. 

Die Gegner der Freiheit meinen, der Mensch sei nicht frei. Er tut zwar, was er will, doch kann er
nicht frei entscheiden, ob er es will oder nicht, da er nicht weiß, warum er es will. So ist er von
demjenigen, was ihn in seinem Wollen beeinflusst  nicht frei, da dieses ja bestimmt, was er tut. 

Nun  sagt  Steiner  hierzu:  „Nicht  darauf  kommt  es  an,  ob  ich  einen  gefassten  Entschluss  zur
Ausführung bringen kann, sondern wie der Entschluss in mir entsteht.“ (Fußnote 13)

Es geht also bei der Freiheitsfrage nicht darum, ob ein Mensch tun kann, was er möchte, sondern
darum, ob er sich der Ursache seines Wollens bewusst ist oder nicht. Wenn er sich der Ursache nicht
bewusst ist, so kann er nicht wissen, warum er es will und ist dementsprechend unfrei in seinem
Wollen. Wenn er sich allerdings des Grundes seines Wollens bewusst ist, so ist er frei. Da er sich
frei zu einem Gedanken entschließen kann, und da er sich des Gedankens bewusst ist, kann er sich
nun auch bewusst dazu entschließen diese Sache zu tun. Ein Mensch ist also dann frei, wenn er sich
des Grundes seines Wollens und Handelns vollkommen bewusst ist, und dieses Wollen nach der
bewussten Erkenntnis steuert. Dies aber muss der Mensch erst mühsam lernen. 

Übertragen auf das Geistesleben heißt dies also jetzt nicht, die Richter, Lehrer und so weiter können
tun, was sie wollen, sondern sie müssen das tun, was sie in Freiheit eines Ideals für richtig erkannt
haben, damit sie frei sind.  In diesem Sinne darf das Geistesleben also keinesfalls beliebig sein. So
frei  und  unabhängig  es  also  von  allen  äußeren  und  gesellschaftlichen  Einmischungen  und
Einflussnahmen zum Beispiel durch Wirtschaftsinteressen sein muss, so verbindlich muss es sich
auf  der  anderen  Seite  der  innersten  Wahrhaftigkeit  verpflichten.   Man könnte  deswegen davon
sprechen, dass das Geistesleben auf der einen Seite von allen materiellen Beeinflussungen frei, und
auf  der  anderen  Seite  dem geistigen  Prinzip  der  Wahrheit  verpflichtet  sein  muss.  Freiheit  und
Wahrhaftigkeit sind deshalb die Ideale des Geisteslebens. 

22



Das Rechtsleben

Das Rechtsleben umfasst das eigentlich politische System und regelt den Umgang der Menschen
untereinander. Es hat die Aufgabe für das rechte Miteinander der Menschen zu sorgen. Nach Rudolf
Steiner  soll  es  nach  dem  Prinzip  der  Gleichheit  geregelt  werden.   Es  steht  dabei  mit  dem
rhythmischen System und damit auch mit dem rechten Empfinden für das richtige und gerechte
Miteinander im Zusammenhang. Wie das rhythmische System im menschlichen Organismus gleicht
auch  das  Rechtsleben  in  der  Gesellschaft  einem  die  Pole  des  Wirtschafts-  und  Geisteslebens
ausgleichenden Prinzip und bringt sie in Beziehung miteinander. So stellt es eine Ordnung gebende
Kraft im sozialen Organismus dar.

Nun könnte man denken, dass zumindest in Europa das Ideal der Gleichheit im Rechtsleben bereits
gegeben ist,  denn es heißt ja: Alle sind vor dem Gesetz gleich. Dabei dürfen wir das Ideal der
Gleichheit aber nicht zu einfach denken. Eine damit im Zusammenhang stehende Frage ist, ob die
Gesetzgebung, also die Entwicklung der Gesetze, in Deutschland durch das demokratisch gewählte
Parlament,  dem  Ideal  der  Gleichheit  entspricht.  Zunächst  würde  man  dies  bejahen,  denn  alle
wahlberechtigten Bürger des Landes können ja mit gleich gewerteten Stimmen Parlamentarier ins
Parlament  wählen,  und  diese  können  dann  mit
gleicher  Stimmberechtigung über  einen Gesetzes-
entwurf abstimmen. Unser Rechtsleben und unsere
Demokratie scheint also durchaus auf dem Prinzip
der Gleichheit zu basieren. 

Doch hätten wirklich alle  Menschen die  gleichen
Möglichkeiten auf das Gesetz Einfluss zu nehmen?
Ein  reicher  Mensch  könnte  zu  einem
Parlamentarier  gehen und ihm Geld  dafür  bieten,
dass dieser für seine Interessen abstimmen würde.
Und je nach dem, wie viel Geld er hätte, könnte er
desto mehr Parlamentarier mit Geld bestechen für
seine Interessen zu stimmen. So hätten also reiche
Menschen  mehr  Möglichkeiten  die  Gesetze  zu
beeinflussen  als  ärmere  Menschen.  Außerdem
könnte ein reicher Bürger nicht nur auf die Politiker
direkt  Einfluss  nehmen,  sondern könnte  auch die
Meinung der Menschen dadurch beein-flussen, dass
er  einige  große  Zeitungen  oder  andere  Medien
kaufen  würde  und  den  dort  berichtenden
Journalisten dann sagen würde, was sie in seinem
Interesse zu schreiben hätten. Damit die Menschen
nicht  denken  würden,  diese  reiche  Person  würde
ihre Meinung beeinflussen,  könnte sie dann  ihre
eigenen Interessen als wissenschaftliche Forschung
in den Medien präsentieren und tarnen.  

Auch  bei  scheinbar  demokratischen  Plattformen
wie beispielsweise Wikipedia könnte die Macht der
Reichen eine Rolle spielen. Denn Wikipedia funktioniert ja so, dass jeder hinein schreiben kann,
was er will, und das, was die meisten schreiben, wird am Ende in dem Artikel übernommen. Es
haben also alle gleiche Rechte, und die Kraft der Mehrheit entscheidet. 

23

Abbildung 9: Die Gleichheit im Rechtsleben



Aber  gerade  die  Entscheidung  rein  durch  die  Mehrheit  könnte  die  Lücke  sein,  in  die  reiche
Menschen hinein gehen könnten, um die Meinung zu bestimmen. Denn sie hätten ja das Geld dazu,
viele Menschen dafür zu  bezahlen, das zu schreiben, was ihren persönlichen Interessen entspricht,
so dass diese die Mehrheit ergeben würden.

Es wäre in  Europa also tatsächlich ohne rechtliche Konsequenzen möglich,  die  Politik  und die
Meinung der Menschen durch Geld zu beeinflussen. Unser Rechtsleben verfügt offensichtlich über
keine sicheren Möglichkeiten, um sich zum Beispiel vor wirtschaftlicher direkter oder indirekter
Einflussnahme zu schützen.  Demnach wäre unser europäisches  Rechtsleben also keineswegs so
sicher  auf  dem  Prinzip  der  Gleichheit  gegründet,  wie  es  auf  den  ersten  Blick  erscheinen
mag.Vielmehr lässt es grundsätzlich zu, dass einige Menschen mehr Macht ausüben können als
andere. 

Um  das  Ideal  der  Gleichheit  zu  realisieren,  müsste  also  die  Meinung,  die  in  der  Folge  von
Bestechung oder Manipulation, also aus Unfreiheit vertreten wird, anders gewertet werden, als die
Meinung,  die  durch klar  und logisch durchdachte Gedanken und damit  aus der  Freiheit  heraus
entstanden ist. Wie aber ist das mit der Gleichheit vereinbar? 

Dafür müssen wir uns bewusst machen, worin das Ideal der Gleichheit nun eigentlich besteht, und
wo es seine Berechtigung hat. Die gängigste Definition ist, dass alle Menschen gleich behandelt
werden.  Das könnte im Praktischen so falsch verstanden werden, dass der Mörder, der aus Hass,
Gewinnsucht oder ähnlichen Motiven und damit aus vollkommener Unfreiheit heraus getötet hat,
genau so bestraft werden müsste wie der, der aus einer Notlage oder aus einer Selbstverteidigung
einen anderen Menschen tötet, und damit aus einer gewissen Logik und aus einer größeren Freiheit
heraus. 

Mit  unserem  Rechtsempfinden  merken  wir  sofort,   dass  es  falsch  ist  einen  Mord  aus
Selbstverteidigung und Mord aus Hass  gleich zu bewerten, denn es kommt eben auf das Motiv des
Täters an. Wie frei ist das Motiv? Wie stark ist es von einem Gedanken geleitet?  An dem  Beispiel
sehen wir, dass es falsch wäre, wenn wir das in uns lebende Bild von Gleichheit, also alle müssen
gleich behandelt werden, nur auf die äußeren Handlungen der Menschen beziehen würden. Dies
müssen wir berücksichtigen, wenn wir um den richtigen Gleichheitsbegriff ringen. Mit einer rein
äußeren Definition des Gleichheitsbegriffes kommen wir also ebenso wenig weiter, wie wir es mit
einer  äußeren  Betrachtung  des  Freiheitsbegriffes  gekommen  sind.  Vielmehr  müssten  wir
offensichtlich fragen, wieweit entspringt das Motiv einem  stimmigen Gedanken und damit einer
gewissen Logik und Freiheit oder wieweit entspringt es nur niederen Trieb- oder Giermotiven, die
jeder Stimmigkeit und höheren Logik entbehren und sich deshalb gegen die Welt stellen.

Der  Gleichheitsbegriff  müsste  sich  also  vielmehr  auf  die  inneren  Motive  als  auf  die  äußeren
Handlungen beziehen, aus denen heraus ein Mensch eine Handlung vollzieht. Für die Beurteilung,
ob  eine  Handlung  richtig  ist  oder  nicht,  müssen  demnach  die  geistig-seelischen  Motive
berücksichtigt  werden und die  Handlung entsprechend bei  gleichgearteten Motiven auch gleich
gewertet werden? Ist das Motiv ein reiner, stimmiger, gut mit der Welt in Zusammenhang stehender
Gedanke, so ist das Motiv als „gut“ und „richtig“ zu werten. Lebt in dem Motiv nur eine Gier, die
der  Logik  und damit  dem Ganzen widerspricht,  so  muss  es  als  „schlecht“  und damit  „falsch“
angesehen werden. 

Unser Rechtsleben bemüht sich zwar an vielen Stellen die Motive eines Täters in die Bewertung
einzubeziehen und damit  dem Grundsatz  der  Gleichbehandlung gerecht  zu  werden.   An vielen
Stellen aber ist dieses Ideal der Gleichheit noch keinesfalls gewahrt.

24



So  gibt  es  zum  Beispiel  einige  Straftaten,  die  Geldstrafen  zur  Folge  haben,  doch  wenn  die
verurteilte  Person  nicht  genug  Geld  hat,  um  diese  Geldstrafe  zu  bezahlen,  muss  sie  eine
Freiheitsstrafe im Gefängnis absitzen. Es ist also auch hier so, dass arme Personen, die sich die
Geldstrafe nicht leisten können, schlechter behandelt werden als reiche Menschen, die dann nur
eine Summe Geld bezahlen müssen. 

Auch ein anderer Aspekt bei der Rechtsverfolgung und Rechtsausübung unserer Gesellschaft fällt
auf,  der  zeigt,  dass  das  Prinzip der  Gleichheit  noch nicht  immer im idealen Sinne in  unserem
Rechtsleben  realisiert  ist:  So  haben  wir  es  immer  mit  einem  ungleichen  Gefälle  zwischen
demjenigen, der die Macht des Gesetzes ausübt und dem, der die Gesetze befolgen muss, zu tun.
Denn während derjenige, der zum Beispiel einen Urteilsspruch durchsetzt, über Macht verfügt und
diese gegebenenfalls auch missbrauchen kann, wird dem anderen, der sich dem Gesetz fügen muss,
jede Macht genommen. 

Ein wirklich auf Gleichheit basierendes Rechtsleben müsste demnach dafür sorgen, dass selbst die
das Recht durchsetzenden Organe dies nicht Krafts einer Macht tun dürften, sondern allenfalls aus
einem klaren  und  gut  mit  dem Betreffenden  in  Beziehung  tretenden  Gedanken  heraus,  der  so
logisch  ist,  dass  er  geistig  vor  einer  Gemeinschaft  Bestand  haben  kann.  Nur  dadurch  könnte
zwischen  dem  zu  Beurteilenden  und  dem  Beurteilenden  selbst  der  Zustand  der  Gleichheit
hergestellt  werden.  Der  Richter,  der  ein  Urteil  spricht,  wie  zum Beispiel  das  über  einen Dieb,
müsste im Moment des Urteilsspruches vor seinem eigenen Gewissen sicher stellen, dass auch er
niemandem etwas, was ihm zusteht, weggenommen hat. Interessanterweise ist davon schon in den
christlichen Evangelien die Rede, wo es sinngemäß heißt: „...schaffe zuerst den Balken aus dem
eigenen Auge hinweg, und dann sieh zu, ob du den Splitter aus des Bruders Auge hinwegschaffen
kannst.“ (Fußnote  14) Der Richter dürfte in diesem Sinne dem Täter auch niemals seine Würde
nehmen, indem er das Urteil als Machtausübung missbraucht. Vielmehr müsste er das Urteil in einer
Weise ruhig gedanklich begründen, die deutlich macht, dass es aus innerer Logik heraus gesprochen
ist und von daher auch dem Täter eine gedankliche Orientierung geben kann. 

In unserem Rechtsleben finden wir diesem Ideal widersprechend vielfach, dass Gewalt ausgeübt
wird:  Die Polizei, das ausübende Organ des Rechtslebens - die Exekutive - darf das Gesetz auch
mit Gewalt ausführen. Wenn beispielsweise jemand verhaftet werden soll, da er gegen das Gesetz
gehandelt  hat,  wird  er  oftmals,  wenn  er  sich  gegen  die  Verhaftung  wehrt  oder  nicht  damit
einverstanden ist,  auf den Boden geworfen und gefesselt, ohne dass ihm sein Vergehen klar vor
Augen gestellt wird. 

Nun bringt diese Gewalt im Rechtsleben aber ein Problem mit sich. Denn dieses Gewaltschema
kann zu Missbrauch verleiten und im schlimmsten Fall  gar diktatorische Tendenzen annehmen,
indem zum Beispiel bestimmte Gedanken aus dem Geistesleben, welche einem Staat aus welchen
Gründen auch immer, nicht genehm sind, mit Strafen oder Sanktionen belegt werden.  In diesem
Falle würde das Rechtsleben sich also auf illegitime Weise in das Geistesleben einmischen und ein
freies Geistesleben verunmöglichen. Und dies widerspricht der Dreigliederung des sozialen und der
des menschlichen Organismus, da  in diesem ein friedvolles Zusammenwirken aller Glieder nur
dadurch entstehen kann, wenn die drei Bereiche unabhängig bleiben. 

Das Prinzip der Gewaltlosigkeit und damit des Verzichtes auf Machtausübung, welches aus klaren
Gedanken das Notwendige veranlasst, niemals aber dabei das Gefühl der Macht zum wirkenden
Motiv  werden  lässt,  erscheint  deshalb  von  großer  Wichtigkeit  für  eine  gesunde  dreigliedrige
Gesellschaft.  

25



Rudolf Steiner spricht an vielen Stellen seines Werkes davon, dass der Mensch nicht mit Macht auf
andere Menschen wirken solle, sondern mit klaren Erkenntnisgedanken, die er den anderen so zur
Verfügung stellen  möge,  dass  diese  das  Notwendige  schließlich  selbst  erkennen können.  Diese
Fähigkeit stellt nach Rudolf Steiner die Grundfähigkeit eines gesunden „Herzprozesses“ dar, den er
als sogenannte Gedankenkontrolle sinngemäß wie folgt beschreibt: Wo immer der Mensch etwas
sieht, was ihm nicht recht erscheint, solle er nicht sofort versuchen jenes mit Macht abzuändern,
aber sich diesem auch nicht „lieblos entziehen“ (Fußnote  15).  Denn wenn wir einfach so zu der
anderen Person, die unserer Meinung nach ein Unrechtes tut,  hingehen würden, um ihr zu sagen,
wie wir fühlen, so könnte und wollte diese das in vielen Fällen gar nicht verstehen. Vielmehr wird
sie vielleicht verletzt oder verärgert reagieren und abwehren. Erst wenn wir uns wirklich über das,
was wir gesehen haben, Gedanken machen, können wir erkennen, was der so handelnden Person
fehlt,  weshalb sie „unrecht“ handelt  und das Fehlende dann entsprechend mit  ihr in Beziehung
bringen. 

Wenn wir einen Kriminellen einfach mit Gewalt einsperren,  sperren wir ihn vielleicht weg, und
schützen so die Gemeinschaft vor ihm, aber man gibt ihm selbst und auch der Gemeinschaft keine
wirkliche Entwicklungschance: So wird der Täter vielleicht im Gefängnis nur Hassgefühle gegen
die  Gemeinschaft  entwickeln  und  dadurch  nicht  zu  einem wertvollen  Glied  der  Gemeinschaft
werden  können.  Wenn  aber  die  Gemeinschaft  sich  Gedanken  macht,  was  er  braucht  um
Verantwortungsfähigkeit zu erlernen und ihm entsprechend eine Arbeit oder Aufgabe gibt, die er
ausführen soll, kann dieser dadurch einen Wert für das Ganze entwickeln und damit seine Kräfte
sinnvoll für die Gemeinschaft einsetzen. Man wird hier vielleicht einwenden, man dürfe ja einem
Kriminellen nichts Gutes tun,  da man ihn ansonsten für seine Tat noch belohnen würde. Ja den
Täter im anderen Menschen dürfen wir in der Tat nicht fördern. Ihm müssen wir die Teilhabe an der
Gesellschaft versagen. Den Menschen im anderen aber müssen wir fördern, auf dass er wieder in
Erscheinung  treten  und  Verantwortung  übernehmen  kann.  Dazu  braucht  er  entsprechende
Anforderungen und Verpflichtungen, durch die er wieder eine erste Erkenntnis von dem, was gut
und recht ist, und damit auch eine Verantwortungsfähigkeit, erlangen kann. 

Denn schließlich sind wir auf der Welt um uns gegenseitig zur Entwicklung zu verhelfen und nicht
um  Macht  oder  gar  Gewalt  über  und  aneinander  auszuüben.   Denn  durch  reines  Einsperren,
Geldbuße oder andere Strafen, die alleine im Sinne einer Machtausübung praktiziert werden, kann
nicht unbedingt eine Einsicht erlangt werden. Vielmehr muss gedacht werden, was die Seele des
anderen wirklich zu ihrer  Entwicklung braucht.  So sagte schon J.W. v.  Goethe einst  in  seinem
Entwicklungsroman „Wilhelm Meister“: „Wenn wir die Menschen nur so behandeln, wie sie sind,
machen wir sie schlechter. Wenn wir sie aber so behandeln, als wären sie, was sie sein sollten, dann
werden wir sie schon dahin bringen, wohin sie zu bringen sind.“ (Fußnote 16) Den Menschen also
so zu behandeln, als wäre er bereits, was er sein sollte, bedeutet auch, ihn so zu behandeln, als wäre
er,  was er in seinem tiefsten freien Willen wirklich sein will.   Mit diesem Willen ist  nicht der
äußerlich sichtbare Wille gemeint. Denn oftmals weiß man in einem Moment der Verwirrung, in
dem  einen allerlei unbewusste unfreie Motive bestimmen, gar nicht was man wirklich will. Denn
wie soll man wissen, was man will, wenn man gerade so in der Emotion steckt, dass man nicht
mehr weiß, was zum Beispiel Gerechtigkeit ist. 

Die Aufgabe des Rechtslebens wäre demnach also die Welt nicht nur so zu betrachten, wie sie ist,
sondern  so zu  behandeln  wie sie  sein  will  und ihr  damit  wieder  zu  dem verloren  gegangenen
Rechten zu verhelfen. Letztlich ist dies nicht nur die Aufgabe des offiziellen, in der Gesellschaft
organisierten  Rechtslebens,  sondern  auch  die  Aufgabe  jedes  einzelnen  Menschen  im  sozialen
Organismus. Denn so wie es im Ganzen der Gesellschaft ein  organisiertes Rechtsleben gibt, so
muss es bereits in einer Gemeinschaft von nur zwei Personen ein Rechtsleben geben. 

26



Denn je nachdem wie wir die Welt und die anderen Menschen betrachten und behandeln, verändern
wir die Welt ja zum Guten oder auch zum Schlechten, wie wir bei Goethe gelesen haben. Also muss
jeder lernen, die Welt so anzuschauen und zu behandeln,  wie sie sein sollte und damit in innerster
Freiheit auch sein will, um sie damit besser zu machen, als sie ist. Dies ist die zentrale Aufgabe des
Rechtslebens in jedem Einzelnen wie auch in jeder Gemeinschaft. 

So  sagt  Rudolf  Steiner:   „In  diesem  (Rechtsleben)  steht  jeder  dem  andern  als  ein  gleicher
gegenüber,  weil  in  ihm nur  verhandelt  und  verwaltet  wird  auf  den  Gebieten,  auf  denen  jeder
Mensch  gleich  urteilsfähig  ist.“  (Fußnote  17).   Damit  aber  besteht  die  Notwendigkeit  jedes
einzelnen sich in gleichem Maße um Recht und Urteilsfähigkeit zu bemühen. Er sagt damit auch,
dass  sich  im  Rechtsleben  jeder  Mensch  beteiligen  kann,  ja  sogar  muss,  egal  ob  er  sonst  im
Wirtschaftsleben oder im Geistesleben beschäftigt ist. Denn im Rechtsleben muss jedes Individuum
sein Herz dafür einsetzen, die Welt so zu behandeln wie sie sein möchte, und damit sich für das
Rechte voll mitverantwortlich fühlen. Das Rechtsleben darf deshalb  nicht von einer kleinen Elite
geführt werden, sondern es muss von jedem einzelnen Menschen mitgetragen werden. 

Deswegen sind wir im Rechtlichen auch gleich, da wir alle im gleichen Maße die Aufgabe haben,
die Welt und die Menschen so anzuschauen und zu behandeln wie sie sein sollen und damit geistig
gesehen werden wollen.

Von dem im Kapitel „Geistesleben“ geschilderten Ideal der Freiheit ausgehend, könnte man sagen,
dass Gleichheit dann gegeben ist, wenn alle Menschen im gleichen Maße dahingehend gefördert
werden, in Freiheit zu handeln. Das bedeutet, dass sich die Menschen der Motive ihres Handelns
vollkommen klar werden und damit lernen aus lauteren, durchdachten Motiven zu handeln. Das
Rechtsleben hätte in diesem Sinne also die Aufgabe für dieses Rechte zu sorgen. Damit aber soll
auch jeder im gleichen Maße dafür verantwortlich sein, dass sich seine Mitmenschen im Sinne einer
immer größeren Freiheit weiterentwickeln können.  

Ein Täter aus Hass, Gier oder anderen Motiven müsste also im gleichen Maße, aber sicher auf
unterschiedliche  Art  und  Weise  wie  ein  Täter  wegen  Geisteskrankheit,  durch  das  Gesetz  dazu
veranlasst werden, in Verantwortung zu treten, so dass er künftig nicht mehr aus der Unfreiheit
handeln  würde.  Der  Täter,  der  aus  Gier  handelt,  wird  dabei  lernen  müssen  durch  eine  der
Allgemeinheit  dienenden  Arbeit  in  die  Verantwortung  zu  treten.  Der  aufgrund  einer
Geisteskrankheit wahnhaft Handelnde muss in rechter Weise aus seiner Krankheit heraus geführt
werden.  Ebenso müsste  ein aus Idealen in  Freiheit  handelnder  Mensch geschützt  und von der
Allgemeinheit gefördert werden, während der aus Trieben Handelnde durch die Gesellschaft eine
ihn weiterbringende Korrektur erhalten müsste.

Man bemerkt  an diesen Ausführungen,  dass  das  Rechtsleben weit  mehr bedeutet  als  nur  einen
Verbrecher abzuurteilen. Das Rechtsleben würde vielmehr bedeuten, überall durch entsprechende
Korrekturen  oder  Fördermaßnahmen  den  Menschen  zu  einem  verantwort-lichen,  aus  Freiheit
herrührenden Handeln zu verhelfen.  In diesem Zusammenhang muss auch einmal das Geld neu
gedacht  werden, welches ja eigentlich ein Rechtsmittel  ist,  da es dem Menschen ein Recht  auf
Teilhabe verleiht. Das Geld müsste schließlich von einem derart gesundeten Rechtsleben dort zur
Verfügung gestellt werden, wo Menschen „Rechtes“ schaffen, und dort fortgenommen werden, wo
ein  „Unrechtes“  entsteht.  Doch  dazu  soll  in  einem  gesonderten  Kapitel  noch  weiteres  gesagt
werden. 

27



Die  Gleichheit  im  Rechtsleben  hätte  also  zusammenfassend  die  Aufgabe,  jeden  Menschen  in
gleichem  Maßen  dahingehend  zu  fördern,  dass  er  aus  klaren  Gedanken  und  Erkenntnissen
verantwortlich handelt und da wo er aus Trieben, Begierden oder Bestechlichkeit das Gegenteil tut,
dafür zu sorgen, dass er das unterlässt und zu einem besseren Handeln motiviert wird. 

Außerdem  müsste  sich  die  Gleichheit  im  Rechtsleben  darin  zeigen,  dass  alle  Menschen  im
Rechtsleben  auf  gleiche  Weise  Anteil  nehmen  sollen.  In  diesem  Sinne  wäre  das  gesunde
Rechtsleben mit dem gesunden Herzprozess gleichzusetzen, wie ihn Rudolf Steiner in seinem Buch
„Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten?“ beschreibt, und kann niemals mit „Macht“
durchgesetzt werden.

28



Das Wirtschaftsleben

Das Wirtschaftsleben umfasst alles, was
Produktion und Handel ist.  Es lebt auf
der Grundlage des nutzbaren Bodens. Es
stellt alles her, was die Gesellschaft an
physischen  Konsumgütern  benötigt.  In
ihm soll nach Rudolf Steiner alles nach
dem  Prinzip  der  Brüderlichkeit  in
Gemeinschaften  geregelt  werden,  denn
die Produzenten und Händler haben die
Aufgabe,  mit  allem,  was  sie
produzieren,  schaffen  oder  vermarkten
immer  auf  das  Wohl  des  Gesamten zu
blicken.

Im  menschlichen  Organismus  gleicht
das  Wirtschaftsleben  dem  Sinnes-
Nervensystem.  Auch  dieses  ist  so  wie
das Wirtschaftsleben idealerweise ein „Zusammenfasser“,  indem es sich eine Wahrnehmung von
dem  Ganzen  und  damit  von  den  Zusammenhängen  verschafft.  Am  besten  kann  man  das
zusammenfassende  Prinzip  des  Sinnes-Nervensystems  am menschlichen  Gehirn  erkennen:  Hier
laufen alle Sinnesreize zusammen, hier wird der ganze Körper und über die Sinnesorgane auch die
Vorgänge in der Umgebung wahrgenommen und integriert. Bevor wir beispielsweise etwas schaffen
wollen, müssen wir uns idealerweise ein Bild von der Gesamtsituation machen. Wir nehmen dabei
alle möglichen Aspekten des Gesamtbildes wahr und berücksichtigen diese, ehe wir zu der richtigen
Handlung, also dem richtigen „Produkt“ kommen können. Ansonsten würde unser Handeln nicht in
einem sinnvollen  Zusammehang mit  der  Welt  stehen,  wir  würden „Produkte“  und Handlungen
produzieren, die für die Welt keinen Wert hätten. Ebenso ist es mit dem gesunden Wirtschaftsleben.
Auch hier soll der Produzent sich eine Wahrnehmung von dem Konsumenten und dessen wirklichen
Bedürfnissen  machen,  ehe  er  beginnt  ein  Produkt  zu  schaffen.  Nur  dadurch  kann  schließlich
sichergestellt werden, dass keine unnützen oder gar schädlichen Produkte geschaffen werden. 

Schon  an  dieser  Schilderung  wird  man  bemerken,  dass  dieses  Ideal  in  der  Wirtschaft  bislang
keinesfalls erfüllt ist. Denn wieviele Produkte werden geschaffen, die einzig und alleine den Zweck
erfüllen sollen, den Geldbeutel des Produzenten zu füllen, und dabei den Konsumenten sogar auf
zerstörerische Weise zu einem Konsum verleiten!

Die  Vorstellung,  dass  das  Wirtschaftsleben sich  also gewissermaßen von alleine  sinnvoll  durch
Angebot und Nachfrage regelt, wie man sie heute denkt, scheint also nicht aufzugehen. Vielmehr
wird häufig durch Werbung eine künstliche Nachfrage geschaffen, die nicht wirklich auf die wahren
Bedürfnisse des Verbrauchers Rücksicht nimmt. Das Wirtschaftssystem nach dem Vorbild Adam
Smiths,  und  damit  die  Vorstellung  einer  freien  Marktwirtschaft,  scheint  also  durchaus
problematisch. Denn es regiert hier vielmehr der Egoismus und nicht das Ideal der Brüderlichkeit.
So  wird  in  einer  nicht  brüderlich  organisierten  Marktwirtschaft  der  Produzent  immer  das  Ziel
haben, die Löhne so niedrig wie möglich zu halten, während der Arbeiter sie möglichst hoch haben
möchte. Der Konsument wird die Preise nach unten zu drücken suchen, während der Produzent den
Preis möglichst hoch halten muss. Darin liegt eine grundlegende Problematik, die letztlich immer
dazu führen wird, dass einer den anderen übervorteilen möchte. Der sogenannte Klassenkampf, die

29

Abbildung 10: Eisenwalzwerk



Gründung  von  Gewerkschaften,  das  Problem des  Streikes,  aber  auch  das  Streben  von  großen
Firmen  eine  Monopolstellung  einzunehmen,  um den  Preis  zu  diktieren  und  andere  Firmen  zu
schwächen, nimmt hier seinen Anfang. Kurz: Man könnte davon sprechen, dass durch die fehlende
Brüderlichkeit eigentlich eine Art Krieg unter den Teilnehmern des Wirtschaftslebens eingezogen
ist. 

Karl Marx und Friedrich Engels versuchten dieses Problem durch die sogenannnte sozialistische
Wirtschaftsform zu lösen.  Hier gibt es geregelte Arbeitslöhne,   gleichbleibende Preise und der
Besitzer  aller  Firmen  ist  der  Staat.  Dadurch  soll  verhindert  werden,  dass  der  Besitzer  seine
Mitarbeiter  ausbeutet,  so  dass  diese  in  Folge  zufrieden  mit  ihrer  Arbeit  sein  können  und  die
Konsumenten keine zu hohen Preise für die Produkte bezahlen müssen. 

Auch dieses  Wirtschaftssystem kann aber wohl nicht aufgehen, wie wir an dem 1990 zerfallenen
sozialistischen Ostblock, der auf einem solchen Wirtschaftssystem aufbaute, sehen konnten. Dass
ein solches System scheitern musste,  erscheint vor dem Hintergrund des Brüderlichkeitsideals, wie
es Rudolf Steiner für das Wirtschaftsleben forderte, verständlich. Denn in einem  System, in dem
der Staat den Betrieben planwirtschaftlich vorschreibt,  was sie zu produzieren haben, fehlt  den
Produzenten ja vollkommen die Wahrnehmung von den wirklichen Bedürfnissen der Verbraucher.
So fehlten in vielen Ostblockländern oftmals wesentliche, dringend benötigte Produkte. 

So  sehen  wir,  dass  die  beiden  bekanntesten  Wirtschaftssysteme  unserer  Zeit  keine  rechte
Brüderlichkeit aufweisen. Beim Wirtschaftsliberalismus hat derjenige die größte Macht, der über
das  meiste  Geld  verfügt,  und  kann  die  Bedürfnisse  der  Menschen  auf  manipulative  Weise  so
steuern,  dass sie  damit  immer weiter  seinen Geldbeutel  füllen.  Es  entsteht  auf  diese Weise ein
verborgener  Kampf  und  eine  ständige  Konkurrenzsituation  unter  den  Menschen.  Ein
gleichberechtigter  brüderlicher  Austausch  unter  den  Produzenten  und  den  Konsumenten,  den
Unternehmern und den Arbeitern fehlt. Ebenso fehlt diese Möglichkeit des Austausches und damit
der gegenseitigen Wahrnehmung der im Wirtschaftswesen verbundenen Menschen auch in einem
sozialistischen System. In diesem wird der Einzelmensch ständig vom Staat entmündigt und fremd
gesteuert. 

So erscheint der Gedanke Rudolf Steiners angesichts dieses Mangels in der Welt von ungeheuerer
Wichtigkeit für ein gesundes wirtschaftliches Miteinander der Menschen.

Wie könnte ein derart gesundes, brüderlich organisiertes Wirtschaftsleben aussehen?

Grundlegende Voraussetzung eines  solchen wäre zusammenfassend ausgedrückt  eine  gründliche
Wahrnehmung  der  in  ihm  verbundenen  Menschen  zueinander,  wie  sie  auch  im  Nerven-
Sinnessystem Grundlage ist. Nur wer eine Wahrnehmung voneinander hat, kann auch brüderlich
zueinander sein.

Es müssten sich also alle Beteiligten, also Arbeitgeber, Arbeitnehmer (oder auch Produzenten) und
die Konsumenten zusammen tun, um  in gegenseitiger Wahrnehmung füreinander das Bestmögliche
zu schaffen.  Im Konkreten hieße dies,  dass die Vertreter aller drei Parteien sich zusammensetzen
müssten, um einen Endpreis für das Produkt sowie einen Lohn für die Arbeit festzulegen, so dass
alle  Beteiligten  am Ende zu  einer  Zufriedenheit  kommen können.  So würden  sie  sich  also  zu
brüderlichen Gemeinschaften zusammen schließen. 

30



Auch  Rudolf Steiner sagte bereits: „Die Wirtschaft setzt sich im neueren Menschenleben zusammen
aus  Warenproduktion,  Warenzirkulation  und Warenkonsum. Durch sie  werden die  menschlichen
Bedürfnisse befriedigt.“ (Fußnote 18). Sie besteht also aus Produktion, Handel und Konsum.

In einem aus der Brüderlichkeit heraus gedachten Wirtschaftssystem würden ihre drei Bereiche in
Assoziationen  organisiert  sein.  Denn  „innerhalb  einer  Assoziation  kann aus  Fachkenntnis  und
Sachlichkeit  eine  weitgehende  Harmonie  der  Interessen  herrschen.  Nicht  Gesetze  regeln  die
Erzeugung,  die  Zirkulation  und  den  Verbrauch  der  Güter,  sondern  die  Menschen  aus  ihrer
unmittelbaren Einsicht und ihrem Interesse heraus.“ (Fußnote 19).  Damit das Wirtschaftsleben also
brüderlich geregelt werden kann, darf es keine Einmischung durch den Staat geben, es muss sich
vielmehr selbst regulieren. 

Anders wie in modernen Gewerkschaften, die für ihre Arbeiter bessere Löhne fordern, werden  „in
den  Assoziationen  nicht  „Lohnarbeiter“  sitzen,  die  durch  ihre  Macht  von  einem  Arbeit-
Unternehmer möglichst hohen Lohn fordern, sondern es werden Handarbeiter mit den geistigen
Leitern  der  Produktion  und mit  den  konsumierenden Interessenten  zusammenwirken,  um durch
Preisregulierungen Leistungen entsprechend den Gegenleistungen zu gestalten.“ (Fußnote 20)

Denn nur dadurch, dass sich das Wirtschaftsleben eigenständig verwaltet, kann es, so Steiner, „den
Schwachen  gegenüber  dem  Starken  schützen“ (Fußnote  21),  da  nur  durch  eine  brüderliche
Gemeinschaft jeder auch nach dem Wohl des anderen und damit des Ganzen trachten kann. 

Ein  Wirtschaftsleben,  welches  nach dem Prinzip  der  Brüderlichkeit  aufgebaut  ist,  wäre  also  in
verschiedenen Assoziationen  vereint, innerhalb derer alle auf das Wohl aller schauen. 

31



Die Vision einer dreigliedrig geordneten Gesellschaft 

Wie könnte nun eine solche drei gegliederte Gesellschaft  aussehen? Ein Weg zu einem solchen
idealen Gesellschaftsleben müsste zunächst im Geistesleben gedacht werden und dadurch entstehen,
denn dies ist ja der Teil der Gesellschaft, in dem neue Ideen erarbeitet und erforscht werden. Dieses
Denken neuer Ideen muss über den Gedanken gehen, um auch dem geistigen Sein des Menschen
gerecht zu werden. Auch schon Rudolf Steiner sagte sinngemäß, der Weg zum Geiste ginge über
den Gedanken (Fußnote 22). Diese neuen Gedanken schafft also das Geistesleben unabhängig von
wirtschaftlichen und staatlichen Einflüssen. Alle Kräfte im Menschen und in der Gesellschaft die
diese  geistig  notwendige  Forschungsarbeit,  aus  welchen  Interessen  auch  immer  verhindern,
kontrollieren oder beeinflussen wollen, müssen also in einem freien Geistesleben zum Schweigen
gebracht  werden.  Aus  solchen,  unabhängig  von  Wirtschafts-  und  Staatsinteressen,  frei  von
Begierden und Emotionen entstandenen Idealen und gut durchgearbeiteten Ideen heraus, werden
nun Lehranstalten, wie Schulen und Universitäten gegründet werden, an denen das Wissen der Welt
aus solchen Idealen heraus erforscht und gelehrt wird. 

Aus solchen Lehranstalten würden dann Menschen hervorgehen, in denen ein menschengemäßes
Bild der Gesellschaft lebt. Diese Menschen würden mit diesen Idealen in sich in die Welt hinaus
gehen und die Welt dann nach diesen wirklichkeitsgemäßen Ideen formen. 

Die einen würden im Geistesleben bleiben und die Idee des drei gegliederten Sozialen Organismus
weiterentwickeln  und an  Schüler  weitergeben.  Sie  würden also  dafür  sorgen,  dass  immer  neue
Menschen mit solchen Ideen in Berührung kommen können und damit heranwachsen. 

Andere  der  aus  solchen  freien  Lehranstalten  kommenden  jungen  Menschen  werden  in  die
Wirtschaft gehen. Diese werden anderen im Wirtschaftsleben tätigen Menschen von diesen Ideen
berichten und sie dazu anregen Assoziationen zu gründen. Dies kann der Mensch in jeder Position
des Wirtschaftslebens. Als Leiter einer Firma wird er seine Angestellten und andere Unternehmer
dazu anregen, sich mit Konsumenten zusammenzuschließen und innerhalb von Gemeinschaften mit
jenen über eine Festlegung des Preises des Produktes und der Löhne für die Arbeiter verhandeln.
Als Angestellter  wird er vielleicht Vorträge über die Soziale Frage halten und seine Mitarbeiter
somit  zur  Bildung  von  Assoziationen  anregen.  Als  Kunde,  also  Konsument,  kann  er  ebenfalls
Vorträge halten oder Arbeitskreise gründen und sich mit Arbeitern eines oder mehrerer Betriebe, als
auch  mit  deren  Chefs  sowie  anderen  Konsumenten  zu  einer  Wirtschaftsgemeinschaft,  oder
Assoziation, zusammenschließen. 

Ein dritter Teil der jungen Menschen, in denen solche Ideale für das soziale Miteinander leben, wird
ins  Rechtsleben gehen,  und hier  ebenfalls  durch  Vorstellung des  Themas,  die  Mitmenschen  zu
einem auf  Gleichheit  aufbauendem Rechtsleben  inspirieren,  welches  sich  nicht  in  die  anderen
beiden Teile des sozialen Lebens einmischt. Dies kann er tun, indem er entsprechende, aus geistigen
Gesetzmäßigkeiten, wie sie das Geistesleben erkannt hat, entstandene Gesetzesentwürfe vorschlägt
und Vorträge oder Arbeitsgruppen  über ein geordnetes Rechtsleben hält. 

So  wie  die  Menschen,  die  aus  den  Lehranstalten   kommen  und  in  die  drei  gesellschaftlichen
Bereiche  hineinwachsen,  wachsen  auch  deren  Ideen  über  Welt  und  Mensch  in  den  sozialen
Organismus hinein. 

Wir sehen also, dass eine Veränderung der gesellschaftlichen Verhältnisse immer von den innerhalb
eines freien Geisteslebens  tätigen  Lehranstalten ausgehen muss. 

32



In einem so durch die Ideen veränderten sozialen Organismus würde das Geistesleben frei vom
Wirtschaftsleben und vom Rechtsleben sein und die Lernenden in den Weisheiten der Welt lehren.
Ein  Wirtschaftsleben  wäre  in  brüderlich  gestalteten  Assoziationen  geeint  und  das  Rechtsleben
würde auf Gleichheit basieren, und sich somit nicht in die anderen Bereiche einmischen. 

Doch wie kann man regeln, dass sich z.B. in den wirtschaftlichen Assoziationen keiner an dem
anderen zu Unrecht bereichert,  also zum Beispiel  den Gewinn seiner Geschäfte heimlich in die
eigene Tasche wirtschaftet, ohne dass sich das Rechtsleben in die Sache einmischt? - Nun, wenn
seine Angestellten das merken würden, dann könnte es in der Assoziation geregelt werden, dass er
das Geld, welches er in die eigene Tasche gewirtschaftet hat, an die Arbeiter verteilen muss. Wenn
er das nicht möchte, könnten die Arbeiter einen anderen als ihren Chef einsetzen. Außerdem müsste
es eine unabhängige Instanz geben, die durch Gesetze regelt, dass der Leiter einer Firma sich nichts
in  die  eigene  Tasche  wirtschaften  kann.  In  diesem Sinne  hätte  das  Rechtsleben,  welches  sich
grundsätzlich aus allem im Wirtschaftsleben, was wirtschaftliche Belange sind, heraushalten muss,
also durchaus die Aufgabe, dort wo innerhalb des Wirtschaftslebens ein Unrecht geschieht, wieder
für Recht zu sorgen. Dies könnte zum Beispiel so aussehen, dass eine Assoziation, die bemerkt,
dass ein Unternehmer sich in die eigene Tasche wirtschaftet, das Rechtsleben um Hilfe und damit
um Rechtsprechung anruft. Der Chef könnte dadurch entweder wieder zur Ordnung gerufen, oder
aber dazu veranlasst werden, zurückzutreten. 

Wenn ein Chef aber zum Beispiel Geld für eine Erweiterung der Firma ansparen möchte, müsste er
dies  mit  der  Assoziation  abstimmen.  Wenn  diese  dem  Vorschlag  zustimmt,  da  er  für  das
Unternehmen und das Produkt und damit auch für die Konsumenten sinnvoll erscheint, so kann das
übrig  bleibende  Geld  auf  die  Seite  gelegt  werden  und  für  die  Erweiterung  der  Firma  genutzt
werden. 

Die Stellung des Geldes

Geld, wie wir es heute kennen, wird ja bekanntlich als  Tauschware verwendet und verstanden.
Wenn ich zum Beispiel  einen Korb flechte und diesen verkaufe,  bekomme ich dafür Geld. Wir
tauschen also eine Ware in eine bestimmte Summe von Geld. Mit diesem Geld können wir uns
wieder etwas kaufen. Aber ist das Geld deshalb wirklich eine Ware, wie wir es immer denken? Geld
verleiht uns ja gewisser Maßen ein Recht. Es verleiht uns das Recht damit zu tun, was wir wollen,
also zum Beispiel etwas damit zu kaufen. Geld ist also eigentlich gar keine Ware, denn es stellt ja
keine Realität dar, die geschaffen wurde und dem Konsum dienen kann, sondern es ist vielmehr
eigentlich ein Recht auf Konsum, welches uns verliehen wurde.
Wenn jemand nun also Geld hat steht es ihm frei, inwiefern er dieses Recht nutzen will. Doch führt
dieses  Recht, wie es das Geld darstellt, auch tatsächlich dazu, dass jeder in gleichem Maße dazu
gefördert wird das Rechte zu tun, wie es in dem Kapitel über das Rechtsleben herausgearbeitet
worden war?

Wie sich unschwer erkennen lässt,  ist dies bislang keineswegs der Fall.  Vielmehr befinden sich
unsägliche  Geldsummen  in  den  Händen  weniger,  die  mit  diesem Rechtsmittel  nicht  dasjenige
fördern,  was  das  Rechte  für  die  Gesamtgesellschaft  ist,  sondern  mehr  ihren  eigenen  Vorteil
durchsetzen  und  damit  sogar  auf  andere  Gesellschaftsbereiche  wie  das  Geistesleben  und  das
Rechtsleben  Einfluss  nehmen.  Sie  können  das  zum  Beispiel  dadurch  tun,  dass  immer  mehr
Bildungseinrichtungen  in  ihrem  Besitz  befindlich  sind  und  dass  beispielwsweise  politische
Entscheidungen durch Lobbyismus beeinflusst werden. 

33



Das Geld müsste als Recht also nach dem Ideal der Gleichheit geregelt werden. Das hieße,  wie im
Kapitel  Rechtsleben beschrieben,  dass alle  Menschen durch das  Recht  in  gleichen Maßen dazu
gefördert werden aus Verantwortung zu handeln.

Wenn jemand viel Geld besäße und damit unverantwortlich umgehen würde, müsste es ihm nach
dieser These weggenommen werden. Wenn jemand wenig Geld besäße, jedoch wertvolle Ideen für
die Welt entwickelt hat, die er gerne verwirklichen würde, aber mangels fehlendem Geld nicht kann,
müsste ihm zu Geld verholfen werden. Nur dadurch könnte das Geld dafür sorgen, dass ein Wert
entstehen würde. Dafür aber müsste ein völlig neuer Begriff für das Geld entwickelt werden, bei
dem das Geld ein Recht und keine Ware mehr darstellt. 

Aus dem Beschriebenen können wir sagen, dass das Geld – indem es ein Recht darstellt – zugleich
auch eine Pflicht mit sich bringt. Denn das Recht zu konsumieren ist an die Pflicht geknüpft dies in
einer für das Ganze verantwortlichen Weise zu tun. 

Ein altes Wort für Geld ist ja im Deutschen der Taler. Das Wort „Taler“ kommt etymologisch von
„Talent“. Ein Talent ist etwas was uns verliehen ist, und uns befähigt etwas zu tun. Geld verleiht uns
demnach auch Talente. 

In einer Geschichte  aus dem Matthäusevangelium von einem Herrn und seinen drei Knechten wird
interessanterweise von Geld als Talent gesprochen. So wird berichtet: „Es ist wie mit einem Mann,
der  auf  Reisen  ging.  Er  rief  seine  Diener  und
vertraute ihnen sein Vermögen an. Dem einen gab er
fünf  Talente Silbergeld,  einem anderen zwei,  wieder
einem  anderen  eines,  jedem  nach  seinen
Fähigkeiten.“ (Fußnote  23)  Der  Herr  gibt  seinen
Dienern  also  Talente,  je  nach  dem,  wie  groß  ihre
Fähigkeiten sind.

Der  Diener,  der  fünf  Talente  bekommen  hat,
verdoppelt sie, indem er sie investiert und das Gut des
Herren  verantwortungsvoll  erweitert.  Ähnlich  tut  es
der Diener, welcher zwei Talente bekommen hat. Der
dritte  Diener,  welcher  ein  Talent  bekommen  hat,
vergräbt dieses, um es nicht zu verlieren. Die beiden,
die schon einige Talente bekommen haben, vermehren
diese also und schaffen damit einen Wert für die Welt,
während der dritte sein Talent konserviert und damit
nichts daraus macht.

Als  der  Herr  nun  zurück  kommt,  geben  ihm  die
Diener  das  Geld  wieder  zurück.  Der  erste  gibt  10
Talente, der zweite hat 4 Talente und der dritte hat das
eine Talent, welches er bekommen hat. Zu den beiden
Dienern die ihre Talente vermehrt haben, spricht der Herr: „ Du bist im Kleinen ein treuer Verwalter
gewesen,  ich  will  dir  eine  große Aufgabe übertragen.  Komm,  nimm teil  an der  Freude deines
Herrn!“. (Fußnote 24)  Diejenigen, die also aus den Talenten etwas gemacht haben, dürfen das, was
sie  daraus  gemacht  haben,  behalten,  da  der  Herr  weiß,  dass  sie  die  Fähigkeit  besitzen,  das
Verliehene zu einem Wert werden zu lassen. Der Herr gibt ihnen deshalb zugleich eine noch größere
Aufgabe. Damit aber dürfen die Talente, die sie behalten können nicht einfach als Lohn für die

34

Abbildung 11: Gleichnis der 
anvertrauten Talente

https://de.wikipedia.org/wiki/Talent_(Einheit)


geleistete  Arbeit  betrachtet  werden,  sondern vielmehr  als  Verpflichtung zu  einer  noch größeren
Aufgabe und damit Arbeit! Zu dem, der sein Talent nicht vermehrt hat, weil er Angst vor seinem
Herrn hatte, spricht er dagegen:  „Du bist ein schlechter und fauler Diener! [...]Darum nehmt ihm
das Talent weg und gebt es dem, der die zehn Talente hat!“ (Fußnote 25).

Wir sehen also, dass das Talent – und damit auch das Geld – ein Recht und eine Pflicht zugleich
bedeutet.  Es  stellt  ein  Recht  auf  Konsum dar  und  bedeutet  zugleich  die  Pflicht  den  Konsum
verantwortlich zu praktizieren, dass dadurch ein noch größerer Wert entsteht. So könnte man sagen:
Geld ist ein Recht, welches verpflichtet! Und wer dieser Verpflichtung nicht im richtigen Sinne
gerecht  wird,  dem muss  das  Geld  und  damit  das  Recht  auch  wieder  genommen  werden.  Die
Geschichte von den Talenten ist nicht nur eine Geschichte, sondern eine Gesetzmäßigkeit. Denn,
wenn jemand etwas kann und immer weiter lernt,  so wird er auch immer mehr können. Wenn
jemand jedoch etwas kann und nicht mehr weiter lernt, also nichts daraus macht, so wird er nach
und nach das Gelernte vergessen. Wenn jemand ein Haus hat und es nicht pflegt, so wird es nach
und nach zerfallen.   Wenn er jedoch immer daran tätig ist  und alte Dinge erneuert,  so entsteht
dadurch am Ende ein größerer Wert.

Die Geschichte aus der Bibel zeigt also ein allgemeines Gesetz. Wenn man den Geldbegriff wie in
der Geschichte einmal als Talent nimmt, so würde das bedeuten: Jemand, der viel Geld hat und es
ausgibt, nur um es sich damit gut gehen zu lassen, dem müsste es weggenommen werden. Jemand
allerdings, der wenig Geld besitzt und damit ein Projekt schafft, welches der Gesellschaft dient, der
muss sogar mehr Geld für diesen Zweck bekommen. 

Doch wer entscheidet darüber, wie viel Geld jede Person bekommt?  Dies darf keine Aufgabe des
Wirtschaftslebens sein, sondern muss vom Rechtsleben geregelt werden. Denn wenn jemand gute
Arbeit leistet oder eine Idee für die ganze Gemeinschaft hat, muss das Rechtsleben dafür sorgen,
dass er dafür entsprechendes Geld bekommt.  Wenn er dieses dann jedoch einfach konsumiert, ohne
etwas Sinnvolles zu schaffen, muss es ihm die Gemeinschaft durch das Rechtsleben auch wieder
entziehen. Um zu verhindern, dass eine Person aus dem Rechtsleben beispielsweise aus Antipathie
gegen einen bestimmten Menschen, jenem kein Geld gibt,  obwohl dieser ein wertvolles Projekt
damit  beginnen  möchte,  müsste  dafür  gesorgt  werden,  dass  immer  mehrere  Menschen  im
Rechtsleben zusammenwirken und verantwortlich „rechte“ Entscheidungen fällen. 

Man könnte  es  auch so  regeln,  dass  jeder  Mensch von der  Gemeinschaft  einmal  im Jahr  eine
Summe an Talenten bekommt, je nach dem, wie viel er im Vorjahr an Werten geschaffen  hat. Mit
diesem, auf seinen Namen ausgestellten Geld, könnte er nun Produkte kaufen. Er selbst ist zum
Beispiel Bäcker und lebt davon, dass ihm die Kunden Geld für sein Gebäck zahlen. Der Preis seiner
Backware ist vorher in einer Assoziation festgelegt worden. Seine Kunden müssen den festgelegten
Preis  für  die  Produkte  bezahlen.  Am Ende des  Jahres  hat  er  eine  bestimmte  Summe an Geld,
welches auf andere Namen ausgestellt ist, verdient. Mit diesem Geld kann er nun zu einer dem
Rechtsleben angehörenden Bank gehen und es in Geld umtauschen, welches auf seinen eigenen
Namen ausgestellt ist. Wenn er seinen Laden erweitern möchte und mehr Angestellte braucht oder
zum Beispiel  ein Gebäude anbauen will, so muss er dies in seiner Assoziation besprechen. Kann er
diese  davon  überzeugen,  so  kann  er  mit  einer  Bescheinigung,  dass  die  Menschen  in  seiner
Assoziation  das  Vorgehen  unterstützen,  zur  Bank  gehen  und  sich  dort  Geld  für  sein  Projekt
besorgen.  Wenn  er  sich  mit  seinem Geld  allerdings  nur  teuren,  unnötigen  Luxus,  welcher  der
Gesellschaft nichts nützt, kauft, so kann die Bank ihm im nächsten Jahr das Geld wieder entziehen. 

35



Die menschliche Gesellschaft in ihrer ungegliederten Form

In einer Gesellschaft, in der die drei Glieder Wirtschaftsleben, Geistesleben und Rechtsleben nicht
gegliedert  sind,  sondern  ineinander  hinein  regieren   und  sich  gegenseitig  dominieren,  werden
letztlich immer Zerstörungskräfte entstehen.

So  wird  zum  Beispiel  im  Kommunismus  das  Rechtsleben  in  die  anderen  beiden  Leben
hineinwirken: 

In das Wirtschaftsleben regiert es hinein, indem der Staat als Rechtsleben ihm vorschreibt, welche
Produkte es zu produzieren hat. Damit nimmt der Staat dem Wirtschaftsleben seine Möglichkeit zur
Selbstregulierung.  Denn  es  kann  sich  nicht  mehr  durch  Absprache  mit  den  Konsumenten  und
Produzenten  selbst  regulieren,  durch  welche  das  gesunde  Wirtschaftsleben  zu  einer  sinnvollen
Produktion und Bezahlung seiner Arbeiter kommt. 

In  das  Geistesleben  wirkt  das  Rechtsleben  hinein,  indem  es  ihm  seine  kommunistische
Gedankenwelt in ideologischer Form aufzwingt und ihm damit seine Freiheit nimmt. Dadurch kann
das Geistesleben sich nicht nach geistigen Gesetzmäßigkeiten frei entwickeln, wie sie ihm gemäß
wären. Es kann dadurch auch nicht dem Wirtschaftsleben freie Ideale zur Verfügung stellen, aus
denen heraus das Wirtschaftsleben brüderlich sinnvolle Produkte schaffen kann. 

So können sich in einer kommunistischen Vermischung von Rechtsleben mit den anderen Bereichen
also weder ein gesundes Wirtschaftsleben noch ein gesundes Geistesleben entfalten und es müssen
sich zerstörerische Kräfte breitmachen. Daher ist  eine so geartete,  nach kommunistischen Ideen
gestaltete Gesellschaft auf Dauer zum Scheitern verurteilt.    

In einem Kapitalistischen System ist das Wirtschaftsleben frei von jeder Brüderlichkeit und damit in
der Beliebigkeit gefangen. Da es nicht die Ideen aus dem Geistesleben bekommt, wie es brüderlich
geregelt  werden  könnte,  sondern  vielmehr  versucht  das  Geistesleben  zu  bestimmen,  basiert  es
letztlich auf Egoismus und Macht. Dies geschieht zum Beispiel,  indem bei der Erfindung eines
neuen chemischen Düngemittels eine Firma das entsprechende  Forschungsprojekt finanziert, da es
sich  von  dem  Verkauf  des  Düngemittels  einen  wirtschaftlichen  Gewinn  verspricht.  Ein  freies
Geistesleben würde wohl erkennen, dass das Mittel dem Menschen und der Ökologie mehr schadet
als  nutzt.  Durch  die  Einflussnahme  des  Wirtschaftslebens  mittels  Geldern  aber  wird  diese
Erkenntnis im Geistesleben unterdrückt und damit ein geistiges Wissen der Menschheit zu ihren
Lasten vorenthalten. Der Mensch schneidet sich so im Wirtschaften völlig vom Geist der Wahrheit
ab, indem er durch das Hereinwirken von Wirtschaftsinteressen in jenes Geistesleben die objektive
und reine Beziehung zum Geistigen zerstört. Schließlich hat das Geistesleben dadurch nicht mehr
die  Möglichkeit,  auf  freie  Weise  neue  Erkenntnisideale  für  die  Gesellschaft  zu  denken  und
verfügbar zu machen und der Mensch schadet und vergiftet sich – wie man am obigen Beispiel des
giftigen Düngemittels erkennen kann – selbst. 

Des weiteren wirkt in einem kapitalistischen System das Wirtschaftsleben auch in die Politik, also
ins Rechtsleben hinein, wodurch dieses nicht mehr auf dem Ideal der Gleichheit basiert sein kann.
Denn  derjenige,  der  mehr  wirtschaftliche  Mittel  hat,  wird  auch  in  stärkerem  Maße  seine
persönlichen Interessen in das Rechtsleben hereintragen. Ein gesundes Rechtsleben, welches alle
Menschen in gleichem Maße zu einer verantwortlichen Entwicklung führt, kann sich somit nicht
entfalten. 

36



Wir sehen also, dass bei den heute vorhandenen beiden Gesellschaftssystemen immer ein Gebiet
sich in das andere hineinmischt. Dabei nimmt entweder - wie im Kommunismus - das Rechtsleben
oder  aber  -  wie  im Kapitalismus  -  die  Wirtschaft  die  dominierende  Rolle  ein.  Wie  wir  in  der
Vergangenheit  beobachten konnten,  führen diese beiden Systeme immer wieder zu Kriegen und
Krisen. Denn jedes der beiden Systeme behauptet von sich, gültig zu sein, ohne zu erkennen, dass in
beiden Systemen noch keine gesunde Gesellschaftsform entstehen kann. So kämpfen sie immer
wieder  in  unterschiedlichsten  Formen  gegeneinander,  statt  sich  von  einem  freien  Geistesleben
inspirieren zu lassen, auf dass dadurch eine neue dreigegliederte, gesunde Gesellschaft entstehen
könnte. Denn so wie der menschliche Organismus nur unter der Führung des Denkens seinen Weg
finden  kann,  so  kann  sich  auch  der  soziale  Organismus  nur  unter  der  Führung  eines  freien
Geisteslebens seinen Weg in eine friedliche Welt bahnen. 

Die Unfreiheit im Geistesleben als Ursache für die fehlende Dreigliederung  

Woran  zeigt  sich  konkret,  dass  das  Geistesleben  der  Gegenwart  noch  keineswegs  frei  ist  und
deshalb auch noch keine Grundlage für eine dreigliedrig geordnete Gesellschaft hergibt?

Nehmen wir ein Beispiel aus dem Geistesleben, wie es real existiert. Blicken wir dazu einmal auf
den Biologen und Begründer der modernen Evolutionstheorie Charles Darwin (1809-1882), der ja
als ein Repräsentant des Geisteslebens angesehen werden kann. 

Sein wohl wichtigstes Forschungsergebnis, welches für das heutige Menschenbild und damit auch
für das menschliche Selbstverständnis von der allergrößten Bedeutung ist, sagt aus: Der heutige
Mensch und die heutigen Tiere haben dieselben Vorfahren und diese Vorfahren sind tierisch. Der
Mensch stammt also von tierischen Wesen ab. 

Wenn ich zum Beispiel jemanden sehe, der Hunger hat und deshalb jemandem anderem das Essen
wegnimmt, und dazu sage: Ja, der kann ja nicht anders als so zu handeln, da er ja Hunger hat, dann
gehe ich davon aus, dass er einen Überlebenstrieb hat, und diesen befriedigen muss. Woher habe ich
diese Vorstellung, dass jemand, der hungrig ist, nicht anders kann als aus seinem Trieb heraus zu
handeln? Nun, wir haben vielleicht alle einmal Tiere erlebt, die hungrig sind und infolge dessen
einfach das Fressen den anderen Tieren wegnehmen.

Da wir  von der  Evolutionstheorie  gehört  haben,  dass  der  Mensch von tierähnlichen  Vorfahren
abstammt,  so  übertragen wir  das,  was  wir  am Tier  gesehen  haben,  auf  den  Menschen,  da  die
Vorstellung in uns wirkt, dass der Mensch vom Tier abstammt, und so ja auch noch tierische Triebe
haben muss. 

Dabei vergessen wir allerdings, dass wir eine bewusste Denkfähigkeit haben, durch die wir uns von
den Tieren wesentlich unterscheiden, und mit der wir eine andere Person freundlich um Essen bitten
können, ohne es wie das Tier einfach an sich reißen zu müssen. Alternativ haben wir auch die
Möglichkeit einem anderen Menschen den Vortritt zu lassen, wenn wir zu dem Gedanken kommen,
dass es für diesen vielleicht notwendiger ist zu essen. 

So  beeinflusst  unsere  Vorstellungen  also  eine  Theorie  aus  dem  Geistesleben,  die  uns  rasch
wesentliche Aspekte des Menschseins vergessen lässt. Doch was ist im Geistesleben vorgefallen,
dass wir uns eine solche falsche Vorstellung vom Menschen bilden? 

37



Um dies zu verstehen, müssen wir einmal in Betracht nehmen, wie die Naturwissenschaft zu ihren
Ergebnissen  gekommen  ist.  Dies  werde  ich  beispielhaft  an  Darwins  Evolutionstheorie  heraus
arbeiten. Darwin selbst beschrieb in seiner Autobiografie, dass die Weltanschauung von Thomas
Robert  Malthus  (1766-1834)  ihn  stark  beeinflusste  und  begeisterte  und  deshalb  die  Grundlage
seiner Forschung gewesen sei, die er in seiner  Evolutionstheorie beweisen wollte. 

„Im  Oktober  1838,  also  15  Monate,  nachdem  ich  mit  meiner  systematischen  Untersuchung
begonnen hatte, las ich zufällig  zum Vergnügen „Malthus über die Bevölkerung“ […] Hier hatte
ich also endlich eine Theorie, nach der ich arbeiten konnte.“  (Fußnote 26)

Malthus Weltanschauung besagt, dass man die Erde vor Überbevölkerung schützen müsse. Dies
könne nur durch Dezimierung der Erdbevölkerung geschehen. Diese Dezimierung will er dadurch
erreichen, dass er vorschlägt Krankheiten künstlich zu verbreiten.

Diese Weltanschauung nahm Darwin seinem eigenen Bekenntnis zufolge also als Grundlage seiner
Evolutionstheorie.  Es  gelang  ihm  auch  tatsächlich  seine  Evolutionstheorie  und  das,  was  er
beobachtete so zu interpretieren, dass er dadurch zu der Auffassung kam Malthus Weltanschauung
dadurch bewiesen zu haben. 

Dies drückt sich in einer der wichtigsten Punkte seiner Evolutionstheorie, nämlich dem Überleben
des Stärkeren („Survival of the fittest“) aus. Die Vorstellung, dass es nicht möglich sei, dass alle
Menschen überleben können, sondern nur eine gewisse Auswahl der „Stärkeren“ den Kampf um das
Überleben bestehen könnten, prägte ihn also bereits im Sinne eines Vorurteils. Aus diesem heraus
begann er die mit der Evolution in Verbindung stehenden Phänomene zu interpretieren. 

Darwin war also in all seinen Forschungen durch eine Theorie, welche er der Sache voranstellte,
voreingenommen. Wo wir uns aber voreingenommen einer Sache annehmen, da werden wir immer
nur das darin entdecken, was wir darin entdecken wollen. Denn es fehlt uns der feine und freie
unvoreingenommene Blick auf die Sache, durch den alleine wir die Sache selbst erkennen könnten. 

Worin  aber  bestand  die  Voreingenommenheit  Darwins?
Wie Malthus ging er davon aus, dass es nötig sei, einige
Individuen zu töten, damit andere ihre Existenz behalten
könnten.  Er  ging  dabei  also  von  der  Vorstellung  der
begrenzten  Reserven  der  Erde  aus.  Ist  aber  diese
Vorstellung richtig? Gandhi soll einmal gesagt haben, die
Welt hätte genug für alle,  nicht aber für die  Gier  aller.
Blickt  man  darauf  wieviel  unnötige  Ressourcen  der
Mensch heute verschwendet und wieviel unerschlossener
Lebensraum auf  der  Erde  noch vorhanden ist,  so  kann
man diese Vorstellung durchaus nachvollziehen. Malthus
und  Darwin  aber  entsprangen  einem  Volk,  welches
gewohnt  war  durch  Kolonialismus  andere  Völker
auszubeuten  um  für  sich  selber  einen  Überfluss  zu
produzieren.  Die  Theorie  Malthus  entspringt  demnach
keinem  wirklich  konsequent  zu  Ende  gedachten
Gedanken,  sondern  mehr  einem unbewussten  Trieb  auf
Kosten anderer Menschen die eigene Gier zu befriedigen. 

38

Abbildung 12: Charles Darwin



Setzt man also bei dieser Gier an, wie sie in der Kolonialmacht England lebte, so kommt man
tatsächlich zu dieser Vorstellung. Jene entspringt aber nicht – wie sich aus Gandhis Kommentar
erkennen lässt – einer Wirklichkeit und damit auch nicht einem Gedanken, sondern einer unbewusst
im Menschen lebenden Gier. Diese Gier nahm bei Malthus die Gestalt einer Vorstellung an, welche
als wissenschaftlicher Gedanke dann die Grundlage für Darwins Evolutionstheorie bildete. Einem
wahren Gedanken aber entsprach sie nicht. Wir sehen daran, dass das Geistesleben des einzelnen
Menschen – in diesem Falle Malthus` und Darwins – durch die aus dem rohen Willen aufsteigenden
Triebe  beeinflusst  wurde,  und  dass  dadurch  das  Geistesleben  nicht  in  freier  Weise  von  einem
wahren wirklichkeitsgemäßen Gedanken ausgehen konnte. Darwins Theorie entsprang nicht einem
gegliederten Seelenleben mit einem freien Geistesleben, wie es für eine wirkliche Wissenschaft
nötig wäre, sondern einem von rohen Willensabsichten durchsetzten unfreien Geistesleben. 

Dies zeigt, dass die Dreigliederung und die Befreiung des Geisteslebens vom rohen Willen letztlich
im  Einzelmenschen  beginnen  muss,  wenn  sich  einmal  ein  wirklich  freies  Geistesleben  als
Grundlage einer dreigliedrigen gesunden Gesellschaft entfalten soll. 

In solchen als wissenschaftliche Erkenntnis getarnten, versteckten Willensabsichten aber liegt nun
eine tiefe Tragik. Denn es lebt schließlich darin die unwahre, der Gier des Menschen entspringende
Vorstellung,  ein  Volk  müsse  ein  anderes  unterdrücken  oder  sogar  eliminieren,  da  nur  so  das
Überleben der ganzen Menschheit sichergestellt werden könne. Auf dieser Grundlage haben sich
ganze Völker berechtigt gefühlt andere Völker als minderwertig zu betrachten, zu dominieren oder
gar zu vernichten. Wir sehen damit, dass tatsächlich die Quelle für alle Kriege, die letztlich unter
diesem Vorzeichen geführt werden, eine falsche Wissenschaft darstellt; eine Wissenschaft die nicht
einem  freien  Geist  entspringt,  sondern  einem  von  Trieben  und  versteckter  Gier  durchsetzten
Bewusstsein und damit einer fehlenden Dreigliederung im Einzelmenschen. 

Die gerade in der Gegenwart mit  ihren vielfachen, immer bedrohlicheren Kriegen beobachtbare
Zerstörung  des  sozialen  Organismus  rührt  also  daher,  dass  im  Geistesleben  die  individuellen
Menschen  noch  kein  gegliedertes  Seelenleben  entwickelt  haben.  Es  braucht  also,  um  einen
gegliederten  sozialen  Organismus  zu  schaffen,  zunächst  Menschen  im  Geistesleben,  deren
Seelenleben gut in Denken Fühlen und Wollen gegliedert ist, so dass der reine und frei entwickelte
Gedanke  eine  geistige  Führung  im  Menschen  übernehmen  kann.  Damit  diese  Fähigkeit  im
Menschen entstehen kann, bräuchte es also für das Individuum zunächst eine geistige Schulung mit
dem Ziel das Denken wirklich von allen unbewussten Willensabsichten und Emotionen zu befreien. 

39



Die Notwendigkeit zur geistigen Schulung 

Wie kann man also ein solches in sich gegliedertes Seelenleben erlangen, in dem der Gedanke rein
bleibt von allem persönlichen Wünschen und Begehren? Man kann ja nicht einfach hingehen und
sagen: „Ich werde mich jetzt vom Gedanken führen!“ und es dann auch schon tun. Nein, so einfach
geht das nicht. Das Gegenteil, dass wir auf unsere Gefühle und Begierden hören, ist ja so tief in
unseren Gewohnheiten angelegt, dass man das nicht einfach so ablegen kann.  Einmal erkannt zu
haben, dass es notwendig ist, die irrationalen Begehrenskräfte in uns zu überwinden, um aus klaren
Gedanken heraus handeln zu lernen, ist das eine. Nach dieser Einsicht aber wirklich zu handeln und
zu leben, ist das andere. Schon Goethe fasste diese Tatsache treffend so zusammen: „Welch ein früh
wissendes und spät übendes Geschöpf ist doch der Mensch.“ (Fußnote 27). Wir wissen also von
vielem, was wir tun, dass es nicht gut ist, und können es dennoch nicht so leicht lassen. So müssten
wir uns einen regelrechten Übungsweg überlegen und erschließen, durch den wir uns trainieren uns
immer bewusster aus klaren Gedanken heraus zu bestimmen und all jene Kräfte, die uns davon
abbringen wollen, in uns zu überwinden. 

Ein einfaches Beispiel ist ein Raucher: Er weiß heutzutage jedenfalls sehr wohl, dass das Rauchen
seine  Lunge  schädigt,  und  wird  in  den  meisten  Fällen  trotzdem  erst  üben  mit  dem  Rauchen
aufzuhören, wenn die Schäden wirklich sichtbar sind. 

Wir wissen also etwas und üben es erst viel später. So ist es auch mit der Dreigliederung unseres
Seelenlebens. Wir könnten die geistigen Gesetze der Dreigliederung und die Wege des Übens, die
den  Menschen  befähigen  diese  Dreigliederung  in  das  eigene  Leben  zu  integrieren,  kennen.
Schließlich hat Rudolf Steiner jene in zahlreichen Werken niedergeschrieben. Trotz dieses Wissens
aber lebt die Dreigliederung weder im einzelnen Menschen noch in der Gesellschaft. Wir nehmen
die Schriften Rudolf  Steiners trotz ihrer  inneren Logik und Tragweite nicht wirklich ernst.  Wir
gehen also nicht von den in ihnen lebenden Gedanken aus.  Vielmehr ziehen wir es vor weiter nach
unseren  spontanen  Gefühlen  und  Willensintentionen  unser  Leben  auszurichten,  auch  wenn  wir
eigentlich wissen könnten, dass hierdurch immer neue Zerstörungskräfte in der Welt sich entfalten
werden. 

Damit also einmal ein wirklicher Frieden auf Erden leben kann, müssen wir uns deshalb auch als
Einzelmensch  zu  einer  Schulung  unseres  Seelenlebens  aufmachen.  Wir  müssen  lernen  unser
Geistesleben frei von allen aufsteigenden Emotionen und Willensabsichten rein auf die Gedanken
auszurichten, auf dass wir die Gedanken als ein brüderliches Produkt der Welt zur Verfügung stellen
können.  Wir  müssen  lernen  unsere  Gefühle  mit  diesen  Gedanken  so  in  Übereinstimmung  zu
bringen, dass jene dadurch zu lichten Empfindungen werden können und alle dunklen Emotionen
zurückweichen. Wir müssen außerdem lernen unseren Willen in freier Weise auf jene Gedanken
auszurichten, auf dass er aus diesen seine Richtung erhält. All dies wird uns aber nicht automatisch
geschenkt. Vielmehr müssen wir es mühsam übend erlernen. 

Für ein solches Üben brauchen wir einen Übungs- und Schulungsweg. Einen solchen hat Rudolf
Steiner in seinem Werk ausgearbeitet und ihn in seinen Büchern „Wie erlangt man Erkenntnisse der
höheren Welten“, aber auch in seiner „Philosophie der Freiheit“ dargelegt. Auch der zeitgenössische
Geist-  und Seelenforscher  Heinz Grill  hat  diesen Weg für  den gegenwärtigen Menschen weiter
ausgearbeitet und verfügbar gemacht. 
 

40



Die Praktischen Arbeiten

Die Athene Büste 

Ich entschied mich dazu, die drei Teile der Dreigliederung des sozialen, sowie die des menschlichen
Organismus jeweils in einer Arbeit darzustellen. Beginnend mit dem freien Denken im Geistesleben
begann der Prozess wie folgt:

Zunächst überlegte ich lange,  wie ich die Freiheit  im Gedanken und im Geistesleben darstellen
könnte. Dem Gedanken eine sichtbare Form zu geben schien mir zunächst am komplexesten, da das
Geistesleben nicht materiell ist. Also suchte ich nach einem Symbol für den freien Gedanken im
Geistesleben. Dabei stieß ich auf die antike griechische
Göttin Pallas Athene:

Athene ist in der griechischen Mythologie die Göttin der
Weisheit, des Gedankens und der Kunst. Sie ist auch die
Schutzgöttin  der  Stadt  Athen.  Laut  einem griechischen
Mythos verschlang Athenes Vater Zeus, seine eigene Frau
Metis, welche mit Athene und deren ungeborenem Bruder
schwanger war. Denn im Voraus wurde ihm gesagt, dass
seine Tochter ihm ebenbürtig sei und sein Sohn in stürzen
würde. Daraufhin entsprang Athene in voller Rüstung aus
dem Haupte ihres Vaters Zeus und zwang ihn, ihre Mutter
und den ungeborenen Bruder frei zu lassen. Daher wird
sie als die Verkörperung des Geistes und als Kriegsgöttin
im Sinne einer Kämpferin für den Geist betrachtet. 

Athene  verkörpert  damit  den  geistigen  Kampf  um den
wahren Gedanken. So wählte ich sie als stellvertretendes
Symbol  für  das  Geistesleben.  Für  Ihre  Darstellung
entschied ich mich für die Technik des Hohlaufbaus, bei
dem nur  die  äußere  Wand des  Gefäßes  oder  der  Büste
aufgebaut wird, so dass in der Figur ein Hohlraum bleibt. 

Ich wählte diese Form, weil das Geistesleben ja nicht so sehr im Materiellen angesiedelt ist wie zum
Beispiel das Wirtschaftsleben. Die Hohlform erschien mir deshalb geeignet, weil sie eine leichte,
wenig  Materie  umfassende  Form darstellt.  Wie  das  Geistesleben stellt  die  Hohlform vorrangig
„Form“ dar und weniger „Materie“.

Der Arbeitsprozess

Um Athene darstellen zu können, griff ich auf eine Reihe verschiedener Abbildungen einer Athene
Skulptur aus der griechischen Antike zurück, anhand derer ich meine  Athene-Büste gestaltete. Zu
Beginn bildete ich einen ca. 3 cm dicken Tonwulst, den ich zu einem Kreis formte. Auf diesen zum
Kreis geformten Tonwulst drückte ich nun einen weiteren Tonwulst.  Dieser wurde nun mit dem
ersten zu einer Einheit verstrichen. In dieser Weise fuhr ich fort, bis ich eine Höhe von ca. 25 cm
erreicht hatte. Nun war also ein 25 cm hohes Rohr aus Ton mit einem Durchmesser von 10 cm
entstanden.

41

Abbildung 13: Athene



Als nächstes legte ich an zwei gegenüber liegenden Seiten des
Rohres jeweils ein Dreieck aus Ton an. Rechts und links von
diesen  Dreiecken  modellierte  ich  wieder  Tonwülste.  Sie
bildeten nach und
nach  die
Schultern  meiner
Figur.  Daraufhin
drückte  ich  auf
das  Rohr  weitere
Wülste,  die
immer  länger
wurden,  sodass
sich  das  Rohr
nach  oben  hin
weitete.  Nach

einer Weile formte ich die Wülste wieder kürzer und
der Hohlraum schloss sich nach oben hin.

Daraufhin schnitt  ich  am Hinterkopf  ein Loch aus,
um das Gesicht sowohl von außen als auch von innen
formen zu können. Jetzt  drückte ich den Ton um die
Nase herum von außen ein,  so dass die Wangen und
die Augenhöhlen entstanden. 

Außerdem arbeitete ich das Kinn aus. Als ich damit
fertig  war,  formte  ich  auch  die  Lippen  und  die
Nasenflügel. Den Augapfel gestaltete ich, indem ich
eine Kugel formte, welche ich zu einer Eiform drückte und diese dann in die Augenhöhlen legte.
Alsdann prägte ich die Augenlider aus. 

42

Abbildung 16: Das Gesicht wird geformt

Abbildung 15: Die Anfänge des Kopfes

Abbildung 14: Die Grundlage 
für den Hohlaufbau

Abbildung 17: Das Gesicht wird heraus 
gearbeitet



Ich bildete zwei kurze dünne Wülste, welche ich an den Rand des Augapfels schmiegte und glatt
verstrich. 

Als ich mit dem Gesicht zufrieden war, schloss ich das Loch am
Hinterkopf und  machte mich  an die Gestaltung der Haare. Dazu
ritzte ich zunächst mit einem Holzwerkzeug den Kopf ein und
bestrich  diesen  mit  Schlicker  –  Ton mit  Wasser  angemengt  –
damit sich der harte Ton mit dem neuen Ton besser verbinden
würde.  Dann bildete  ich auf  dem Kopf mit  weichem Ton die
Haare. Diese formte ich zu Locken. Auf die Haare baute ich nun
wieder in Hohlaufbautechnik den Helm der Athene. Dazu nahm
ich dünnere Tonwülste und drückte diese aufeinander. Als ich bis
zu  der  erwünschten  Höhe  gekommen  war,  nahm  ich  kürzere
Tonwülste und verkleinerte so die Öffnung nach Oben, bis sie
sich schloss. Um dem Helm noch ein Gesicht zu verleihen, nahm
ich weichen Ton, trug ihn auf den Hut auf, und formte ihn zu

dem Gesicht. 
Nun,  da  ich  mit  meiner
Figur  zufrieden  war,
erinnerte  mich  meine
Lehrerin  daran,   dass
unter  dem Hut  der  Athene
Luft eingeschlossen war, da
ich den Kopf nach oben hin
geschlossen  hatte.  Wenn
man  eine  Plastik  aber
brennen  will,  ist  es
notwendig,  dass  die  Luft
entweichen  kann.  Denn
beim  Brennen  wird  nicht
nur  die  zu  brennende
Skulptur  erhitzt,  sondern
auch  die  Luft  in  dieser.
Durch  Erwärmung  dehnt
sich die Luft aus, und wenn
sie  sich  nicht  ausdehnen
kann, sprengt sie die Hülle
um sich herum. Darum darf

das  Werksstück,  welches  man  brennen  möchte,  keine
Lufteinschlüsse haben.  Also bohrte ich mit einer Nadel mehrere
mittlere Löcher in den Helm der Athene. Da diese den Helm jedoch
verunstalteten und ich mir nicht sicher war, ob so kleine Löcher
ausreichend  seien,  um  die  Luft  herausströmen  zu  lassen,
entschieden wir uns für eine andere Lösung. Ich band zunächst ein Messer an einen Holzstab als
Verlängerung. Dann legte ich die Athenebüste auf die Seite und führte das an dem Stock befestigte
Messer von unten durch den Hals in den Kopf ein, um dadurch von innen ein großes Loch in die
Kopfdecke einzuschneiden. Nun sollte die Luft genug Raum habe, um aus der Figur zu entweichen.
Jetzt  war  meine  Athene-Statue  fertig  und  musste  nur  noch  trocknen.  Damit  sie  gleichmäßig
trocknen würde, so dass keine Risse entstehen könnten, stülpte ich locker eine Tüte über die Figur
und ließ sie so langsam trocknen. 

43

Abbildung 19: Der fertige Kopf 

Abbildung 20: Athene von 
vorn

Abbildung 18: Von der Seite



Der Guss

Als  zweite  Arbeit  wollte  ich  nun  das  Wirtschaftsleben  darstellen,  in  dem  mehrere  Menschen
zusammen  etwas  gemeinsam
schaffen  und  produzieren.  Diese
Menschen sollten nicht alle gleich
aussehen,  da  es  im
Wirtschaftsleben  nicht  um
Gleichheit  sondern  um
Brüderlichkeit  geht.  So  sollten
verschiedene  Charaktere  und
Individuen  zur  Darstellung
kommen, die brüderlich an einem
Produkt  zusammenwirken.  Dazu
kam  mir  zunächst  das  Bild  der
riesigen  Pyramiden  in  Ägypten,
die vor Jahrtausenden von vielen
Menschen  zusammen  für  den
Pharao gebaut wurden. Auch hier
arbeiteten  viele  Menschen
zusammen  um  etwas  zu
erschaffen,  was  größer  war  als  sie.  Sie  waren  bestimmt  nicht  alle  gleich.  Der  eine  schleppte
vielleicht die Steine, der andere musste sie behauen, und ein dritter hatte eine Gruppe von Arbeitern
unter sich, die er anleitete, da er den Überblick hatte. Wieder ein anderer musste die Pläne für den
Bau zeichnen. Bei einem Bau von einem großen Bauwerk können nicht alle gleich sein, sonst kann
nichts entstehen. Aber sie alle verbindet das zu bauende Projekt, also ein aus einem gemeinsamen
Ideal und Ziel geschaffenes Produkt. 

Rudolf Steiner schrieb, wie ich oben im Kapitel „Wirtschaftsleben“ schon ausführlich beschrieben
habe, dass für dieses ideale Zusammenwirken in Hinblick auf ein gemeinsames Ziel die Bildung
von Assoziationen,  innerhalb derer  man sich abspricht  nötig ist.  Um dies  zu veranschaulichen,
wollte  ich mehrere Personen gestalten,  die  gemeinsam an einem Produkt  arbeiten.  So kam ich
schließlich zu der Idee drei Menschen darzustellen,  die gemeinsam eine von ihnen geschaffene
Säule tragen. 

44

Abbildung 21: Die Pyramiden von Gizeh



Der Arbeitsprozess 

Zu  Beginn  zeichnete  ich
einigen  Skizzen.  Als  ich
wusste,  wie  ich  den  Guss
gestalten  wollte,  formte  ich
zunächst  ein  kleines  Modell
aus Ton. Dazu bildete ich erst
einmal eine Säule, um die ich
drei  Menschen postierte, die
auf jeweils individuelle Weise
die Säule tragen.  

Jetzt  begann  ich  mit  der
Plastik in Originalgröße. Dazu
nahm  ich  einen  massiven
Block aus Ton und formte aus
ihm  langsam  die  Säule  und
die  drei  um  sie  stehenden
Menschen,  indem  ich  über-

schüssigen  Ton  aus  dem  Block  herausnahm.  Auf  der  Säule
wollte ich zunächst einen Springbrunnen mit mehreren Schalen  abbilden. Ein Springbrunnen hebt

die  Materie  des  Wassers  leicht  in  die  Höhe  empor.  Auch  ein
Produkt muss von den Produzenten bildhaft  gesprochen in die
Höhe  gehoben  werden,  auf  dass  es  in  einen  größeren
Gesamtzusammenhang treten kann, welcher dem Ganzen dient.
So wie das Wasser im Springbrunnen hinaufgehoben wird, um
sich  mit  Luft  und  Licht  zu  durchdringen,  so  muss  auch  ein
Produkt  in  die  Leichte  gehoben  werden,  um  sich  mit  einer
größeren Sinnhaftigkeit zu durchdringen. Das Produkt darf also
niemals  nur  dem Produzenten  oder  dem Konsumenten  dienen,
sondern sollte im idealen Sinne immer einen Wert im gesamten
Sinnzusammenhang erfüllen. Da ich aber vor hatte die Skulptur
zu gießen, stellte sich das leider als technisch nicht umsetzbar
heraus,  so  dass  ich  die  Säule  stattdessen  nur  in  einer  Schale
enden ließ. Als ich die Figuren grob plastiziert  hatte, verfeinerte
ich sie noch, indem ich ihre Beine und den Rücken detaillierter
herausarbeitete. Die Figuren standen mit dem Gesicht zur Säule
und  griffen  mit  ihren  Armen  um diese.  Nun  war  ich  mit  der
Grobform zufrieden und musste weiterhin darauf achten, dass es
keine Hinterschneidungen gibt, die verhindern würden, dass man
die Schalen nach dem Guss abziehen kann. Nachdem auch das
getan war, musste ich entscheiden, wieviele Schalen für den Guss

nötig waren.  Ich entschied mich dafür, vier Schalen aus Gips um die Figur zu gießen. Drei sollten
die Form umschließen und eine vierte, pfropfenförmige sollte die Form von oben begrenzen. Ich
ritzte also in mein Modell die Trennlinien der Schalen. Diese setzte ich an die höchsten Stellen der
ganzen Figur, damit die Schalen später gut abgelöst werden könnten. 

45

Abbildung 22: Römischer 
Brunnen

Abbildung 24: Der Brunnen 
mit einer Schale

Abbildung 23: Das erste 
Grobmodell



Nun nahm ich eine Tonplatte und drückte meine inzwischen
gut  getrocknete  und
damit  hart  gewordene
Plastik in diese ein. Ich
schmiegte  diese
Tonplatte an die Figur
an,  bis  zu  den
eingezeichneten
Rändern  der  Schalen.
Dann  formte  ich  den
Pfropfen  für  den
oberen  Abschluss.
Zwischen  die  Schale
und den Pfropfen legte
ich  je  einen  Plastik-
streifen,  damit  die
beiden  Tonteile  nicht
zusammen  kleben

würden. Außerdem legte ich einen  Plastikstreifen auf eine
der zwei Kanten der Schale und formte eine zweite Schale
um das  zweite  Drittel  meiner  Figur.  Alsdann drückte  ich
kleine Mulden – Nöpsis - in die Kante der Schale ein, damit
die Schalen später besser zusammen halten und sich nicht
verschieben würden.

Jetzt schuf ich nach unten hin eine Barriere, sodass der Gips, mit dem ich die dritte Schale gießen
würde, nicht nach unten wegfließen kann. Es war nun an der Zeit den Gips anzurühren. Ich nahm
dazu eine Schale mit Wasser, füllte nach und nach Gipspulver hinzu, so dass dieses sich allmählich
mit  dem Wasser  verbinden konnte,  ein Vorgang, den man als  „Einsumpfen“ bezeichnet.   Beim
Gipsmischen ist es besonders wichtig darauf zu achten, so wenig wie möglich zu rühren, da durch
das Rühren ansonsten Lufteinschlüsse entstehen. 

So  goss  ich  also  die  erste  Schale.  Im
nächsten  Unterricht  war  die  Gipsschale
hart, und ich nahm eine der Tonschalen
ab, um eine zweite Gipsschale an deren
Stelle  zu  gießen.  Nun  musste  ich
allerdings  die  Kante  meiner  ersten
Gipsschale  mit  Schlicker  bepinseln,
damit  die  beiden  Gipsschalen  nicht
zusammenkleben würden. In der selben
Art  goss  ich  zuletzt  auch  die  dritte
Gipsschale und den Pfropfen.  

46

Abbildung 25: Das Modell in
der ersten Tonschale

Abbildung 27: Der Guss mit den Schalen

Abbildung 26: Der Guss der ersten 
Schale



Als ich nun alle Schalen gegossen hatte, wusch ich den Schlicker ab und besserte die Schalen noch
aus,  indem ich  Überstände mit  dem Messer  wegschnitt  und Ungenauigkeiten  in  der  Form mit
weichem Ton ausbesserte. Als alles ausgebessert war, bestrich ich die Tonschalen und den Pfropfen

mit  Vaseline  um  zu  verhindern,  dass  diese  sich  mit  dem
eigentlichen  Guss  verbinden  würden.   Jetzt  fügte  ich  die
Gipsschalen aneinander und zog Zuggummis straff um sie herum
um sie fest aneinander zu pressen. Zur Stabilisierung stellte ich
das Gebilde kopfüber in einen Eimer. Nun rührte ich eine große
Menge Gips an, der etwas flüssiger war, als der Gips, den ich
zuvor für die Schalen verwendet hatte. Zuletzt goss ich diesen
Gips  in  die  Form  und  klopfte  diese  leicht,  damit  die  Luft
entweichen konnte. 

Nach dem Trocknen des Gusses
legte  ich  die  Form ins  Wasser,
da sie sich dort  leichter öffnen
lässt. Nun stand der fast fertige
Guss  vor  mir.  Es  mussten  nur
noch  mit  einem  Messer  alle
Überstände  und Unregelmäßig-
keiten  entfernt  werden.  Da  die
Figur  noch  kleine  Löcher
aufwiese,  rührte  ich  nochmals
recht  festen  Gips  an  um diese
Löcher damit zuzuspachteln und

letzte  Unebenheiten  auszugleichen.  Nun  ließ  ich  das  Ganze
trocknen und meine Gipsfigur war fertig. 

47

Abbildung 28: Der Guss vor 
dem letzen Schliff

Abbildung 29: Der fertige 
Guss



Das Relief

Als dritte Arbeit wollte ich das Rechtsleben mit seinem Ideal der Gleichheit darstellen. Im Kapitel
über  das  Rechtsleben  hatte  ich  herausgearbeitet,  wie  das  Rechtsleben  die  Aufgabe  hat,  jedem
Menschen  –  ob  arm oder  reich  –  in  gleicher  Weise  wieder  zum Rechten  und damit  zu  seiner
Weiterentwicklung zu verhelfen, wenn er den Pfad des Rechtes verlassen hat.  In diesem Sinne trägt
das Rechtsleben Verantwortung dafür, dass jeder Mensch unabhängig von seiner Hautfarbe, seinem
Geschlecht,  seinem  gesellschaftlichen
Stand oder seiner Religion zu einem für
die  Gesellschaft  verantwortlichen
Handeln geführt wird, welches nicht aus
der Unfreiheit seiner Triebe, sondern aus
der Freiheit der Erkenntnis getragen ist.
Das  Rechtsleben  muss  dafür  die
Handlungen des  Menschen in  Hinblick
auf die Frage, ob  sie recht oder unrecht
sind,  messen  und  abwägen,  und  als
Ergebnis  hiervon  das  rechte  Urteil
fällen.  Für  dieses  Abwägen  der
menschlichen Handlungen wurde in der
Vergangenheit das Bild der Seelenwaage
verwendet,  welche  von  dem  Erzengel
Michael  getragen  wird.  Michael  hat
dabei die Aufgabe im Himmel die Taten
der  Menschen  in  Hinblick  auf  ihre
Rechtmäßigkeit  abzuwägen  und  in
Abhängigkeit von diesem Wägeergebnis
zum rechten Urteil  zu kommen.  In der
christlichen  Tradition  steht  dieser
Wägevorgang  Michaels  mit  der
Seelenwägung des Menschen nach dem
Tod im Zusammenhang. 

Die Waage wägt die Taten der Menschen. Entspringen sie einem verantwortlichen Motiv und damit
mehr reinen Erkenntnissen, so ist sie in unserem Bild ausgewogen. Die irdische Handlung, die in
der  einen Waagschale liegt,  steht  in  einem ausgeglichenen Zusammenhang mit  einem geistigen
Ideal.   Sind  die  Taten  aber  aus  niederen  Motiven  entstanden,  weil  zum  Beispiel  Gier,  Geiz,
Machtgelüste, Hassgefühle, Eitelkeit, Selbstsucht oder irgendein anderes amoralisches Streben den
Willen bestimmt haben, so senkt sich eine solche Handlung schwer und erdenlastig hernieder und
stellt damit eine schwere Last dar, da ihr das Gegengewicht eines tugendhaften Ideals fehlt.

Die waagerecht stehende Waage Michaels zeigt also an, dass die Handlung des Menschen durch ein
reines  geistiges  Motiv  zu  einer  Würde  und  Tugendhaftigkeit  angehoben  ist.  Die  sich  einseitig
herabsenkende  Waage  zeigt  demgegenüber  eine  von  niederen  Trieben  oder  unwahren  Motiven
belastete Handlung an, der das geistige Gegengewicht fehlt. 

48

Abbildung 30: Der Erzengel Michael und die 
Seelenwaage



Aus diesem gedanklichen Bild heraus gestaltete ich das Relief als ein Bild für das Rechtsleben.  Das
Relief gliedert sich dabei selbst wieder in drei Ebenen. Die unterste Ebene, die in dem Relief auch
den dem Betrachter am nächsten rückenden Vordergrund darstellt, stellt die irdische, die materielle
Ebene dar: Dort platzierte ich zwei Händler. Der linke von ihnen ist gerade dabei eine unrechte, d.h.
eine aus unreinen Motiven resultierende Handlung zu vollziehen.  Er präsentiert mit seiner linken
Hand sein Produkt, während er mit der rechten Hand einen Teil desselben hinter seinem Rücken
verbirgt. Wenn man genau hinschaut, so sieht man, dass das von ihm angebotenen Produkt innerlich
„hohl“ ist.  Der auf der rechten Seite sitzende Händler dagegen bietet  sein Prdodukt mit beiden
Händen dar. Er hält nichts hinter seinem Rücken zurück. Entsprechend ist das Produkt erfüllt und
weist keine Hohlstelle auf. 

In einer nächst  höheren Ebene, die im Relief durch den mittleren Bereich repräsentiert wird und
auch als der Bereich des Miteinanders der menschlichen
Seelen   und  damit  des  eigentlichen  Rechtslebens
betrachtet werden kann, sieht man nun die Seelenwaage.
Die  Waage  auf  der  linken  Seite  neigt  sich  über  der
Hand,  mit  der  der  Händler  etwas  hinter  dem Rücken
zurückhält, schwer zur Erde. Auf der anderen Seite, auf
der er das Produkt präsentiert, tritt die Waagschale nicht
in der rechten Weise mit der  Erde in  Beziehung.  Das
Produkt ist noch hohl, es entspricht keinem wirklichen
geistigen Wert und damit auch keinem Ideal.  Auf der
dritten und damit höchsten Ebene des Reliefs, die als die
eigentlich  geistige  Ebene  angesehen  werden  kann,
finden wir nun den Erzengel Michael. Michael hält in
seinen  Händen  die  Seelenwaagen  und  fällt  aus  einer
über ihm erstrahlenden Sonne heraus das rechte geistige
Urteil über die Seelentaten der Menschen. Michael steht
damit  vollbewusst  in  der  Welt  der  Urgesetze  und
geistigen Gesetzmäßigkeiten,  aus denen heraus alleine
die rechte Vorstellung geboren werden kann, was recht
und  was  unrecht  ist.  Mit  seiner  Waage  bringt  er  das
reine Rechtsempfinden zum Ausdruck. Die Waage steht deshalb für die zu reinen Empfindungen
gewordenen Gefühle. Michael könnte, wenn wir seine Aufgabe einmal im Irdischen in Betracht
nehmen, auch als der ideale Richter des Rechtslebens angesehen werden. 

49

Abbildung 31: Michael mit der 
Seelenwaage



Der Arbeitsprozess

Zuerst sah ich mir eine Reihe
von  historischen
Darstellungen  von  Michael
und  der  Seelenwaage  an.
Dann  zeichnete  ich   eine
Skizze  für  das  Relief
mehrmals,  bis  ich  mit  der
Zeichnung zufrieden war und
die  Proportionen  stimmten.
Schließlich  formte  ich  ein
großes Stück Ton zu einer ca.
30 cm großen  runden, etwa 5
cm  dicken  Tonscheibe.  Auf

diese ritzte ich die Zeichnung mit einem Holzwerkzeug ein,
ehe  ich  begann,  mit  einem  scharfen  Holzstab  und  einer
Metall-schlinge  den  Ton  um  die  Figuren  herum  wegzu-
nehmen.  Dies  setzte  ich  solange fort,  bis  der  Boden dünn
wurde. Zuletzt entfernt ich eine Schicht Ton vom Engel und
von den beiden Waagen,  damit diese weiter hinten im Relief
erscheinen  als  die  beiden   Händler  aus  der  materiellen
Sphäre. So blieben am Ende nur die Händler in der Ebene vorne bestehen. Die beiden Waagen in
der mittleren Ebene und der Engel mit der Sonne in der hinteren Ebene erscheinen mehr aus dem
Hintergrund, da sie die geistige Ebene des Geschehens darstellen.  

Schließlich formte ich die Figuren und die Waage
genauer aus. Dabei gestaltete ich nicht nur die dem
Betrachter  zugewandte  Seite,  sondern  auch  die
nach oben und unten  zeigenden Seiten.,  so  dass
man  das  Relief  auch  schräg  von  der  Seite  aus
betrachten kann.  Während ich die Händler ganz
detailliert herausarbeitete, da sie in der physischen
Ebene  sind,  arbeitete  ich  die  Waagen  weniger
genau heraus und den Engel am ungenauesten.  Er
erscheint mehr ahnend im Hintergrund,  indem er
mit  seinem  Gewand  in  der  Tonplatte  beinahe
verschwindet,  während  die  Händler  in  ihrer
irdischen Konkretheit vor einem stehen. 

50

Abbildung 32: Der Ton 
zwischen den Figuren wird
entfernt

Abbildung 33: Das Relief von der 
Seite

Abbildung 34: Das fertige Relief



Fazit

Die Soziale Dreigliederung und die Dreigliederung des menschlichen Organismus ist ein Thema,
welches  mich  schon  längere  Zeit  tief  bewegt.  Deshalb  freue  ich  mich,  dass  ich  mit  dieser
Jahresarbeit  das Thema einmal wirklich erarbeiten und in eine Form bringen konnte,  in  der es
hoffentlich nicht nur mir, sondern auch vielen anderen Menschen näher kommt. 

Ich denke dieses Thema wird noch lange in der Zukunft von großer Bedeutung sein, und es ist mir
vor allem durch diese Jahresarbeit zur Lebensaufgabe geworden, die Dreigliederung des sozialen
Organismus  und  damit  auch  die  Dreigliederung  in  uns  selbst  weiterzubringen,  so  dass  es
irgendwann  einmal  eine  drei  gegliederte  Gesellschaft  geben  kann,  wie  sie  Rudolf  Steiner  vor
Augen gestanden hatte.

Da es ohne die Dreigliederung in der Gesellschaft, wie ich es in meiner Arbeit ausführlich heraus
gearbeitet habe, nie zu einem echten Weltfrieden kommen kann, ist es mir ein Anliegen diese von
Rudolf  Steiner  herausgearbeitete  Gliederung  des  sozialen  und  als  deren  Grundlage  des
menschlichen Organismus für alle Menschen anschaubar zu machen, so dass möglichst bald ein
solcher drei gegliederter sozialer Organismus entstehen kann.

Denn  wie  Rudolf  Steiner  in  dem der  Arbeit  vorangestellten  Zitat  zum Ausdruck  bringt,  wäre
manches  in  der  Welt  anders,  „wenn  es  …  möglich  wäre,  die  Begierden,  Wünsche  und
Leidenschaften nach den Grundsätzen des Herzens und Verstandes zu regeln“, da es dann möglich
wäre solch eine Dreigliederung der Gesellschaft vorzunehmen, wie Rudolf Steiner sie beschrieben
hat und ich sie in meiner Jahresarbeit ausgearbeitet habe. 

Zum Schluss  möchte  ich  noch allen  Menschen danken,  die  mich bei  der  Ausarbeitung meiner
Jahresarbeit  unterstützt  haben.  Besonders  inspirierend  waren  dabei  die  vielen  Gespräche  mit
meinem Vater Dr.  med. .Jens Edrich,  mit  dem ich diese Frage der Dreigliederung schon länger
bewegt habe. Meine Mutter, Claudia Neuner, stand mir beim Lektorieren der Jahresarbeit zur Seite.
Außerdem gab mir meine Kunstlehrerin Martina Ebel bei der Ausarbeitung der praktischen Arbeiten
viele wertvolle Hilfestellungen und Anregungen.

51



Fußnotenverzeichnis

1 Rudolf Steiner, Unsere Weltlage. Krieg Frieden und die Wissenschaft des Geistes, Berlin, 12.
Oktober 1905, GA 54, S. 5

2 Rudolf Steiner, Einleitungen zu Goethes Naturwissenschaftlichen Schriften (1884 – 1897) GA 1,
S. 197f.

3  GA 79, S. 94f 

4   GA 20, S. 139ff

5   Rudolf Steiner: GA 82, S. 135 f 

6  Rhythmisches System – AnthroWiki 11.5.25

7   Rudolf Steiner: „Man muss sich der Idee erlebend gegenüberstellen können; sonst gerät man
unter ihre Knechtschaft.“  GA4, Die Philosophie der Freiheit (1894), S. 199

8  Schillers Schädel https://gutenberg.spiegel.de/buch/gedichte-9503/256  Stand 11.5.2025

9  Rudolf Steiner, GA 317, S. 14ff 

10  Rudolf Steiner „Die Kernpunkte der Sozialen Frage“, GA 23, S. 23

11 „Die Kernpunkte der Sozialen Frage“, GA 23, S. 20

12 GA 235, S. 46ff

13 Philosophie der Freiheit, GA 4, S. 7

14 Lukas  6,42  Übersetzung  nach   Emil  Bock,  Das  Neue  Testament,  Übersetzung  in  der
Originalfassung, 1999, 2.Aufl. der verkl. Dünndruck-Ausgabe 2004, Verlag Urachhaus, ISBN 3-
87838-236-7, S.162

15 Rudolf Steiner „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten?“ GA10 S. 95 ff

16 Johann Wolfgang Goethe aus „Wilhelm Meisters Wanderjahre“ 
 https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/meisterl/mstl804.html 11.5.2025

17 Rudolf Steiner „Die Kernpunkte der sozialen Frage“, GA 23, S. 12

18 Rudolf Steiner „Die Kernpunkte der sozialen Frage“, GA 23 S. 7

19 Rudolf Steiner „Die Kernpunkte der sozialen Frage“, GA 23 S. 9

20 Rudolf Steiner „Die Kernpunkte der sozialen Frage“, GA 23 S. 9

21 Rudolf Steiner „Die Kernpunkte der sozialen Frage“, GA 23 S. 11

52

https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/meisterl/mstl804.html
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_235.pdf#page=46&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_317.pdf#page=14&view=Fit
https://gutenberg.spiegel.de/buch/gedichte-9503/256
https://anthrowiki.at/Rhythmisches_System
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_082.pdf#page=135&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_020.pdf#page=139&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_079.pdf#page=94&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_001.pdf#page=197&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_001.pdf#page=197&view=Fit


22 Rudolf Steiner „Was tut der Engel im Astralleib“, aus: „Der Tod als Lebenswandlung“ GA 182,
S. 146

23 Matthäus 25,14 ff  Einheitsübersetzung 2016

24 wie oben

25 wie oben

26 https://www.gutenberg.org/files/2010/2010-h/2010-h.htm Stand 11.5.25

27 https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/italien/ital176.html , Tagebuch der italienischen Reise,
Neapel 17.3.1787

 

53

https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/italien/ital176.html
https://www.gutenberg.org/files/2010/2010-h/2010-h.htm


Quellenverzeichnis

Bücher

Rudolf Steiner:„Die Kernpunkte der sozialen Frage“ (GA 23), erschienen 1961 im Rudolf Steiner
Verlag Dornach/Schweiz, ISBN: 3-7274-6061-X

Rudolf Steiner: „Die Philosophie der Freiheit“ (GA 4), erschienen 1962 im Rudolf Steiner Verlag
Dornach/Schweiz, ISBN  3-7274-6271-x

Rudolf Steiner: „Einleitung zu Goethes naturwissenschaftlichen Schriften“ (GA 1), erschienen 1978
im Rudolf Steiner Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-0011-0

Rudolf  Steiner:  „Die Welträtsel  und die  Anthroposophie“  (GA 54),  erschienen 1983 im Rudolf
Steiner Verlag Dornach/Schweiz,  ISBN 3-7274-0540-6

Rudolf  Steiner:  „Die  Wirklichkeit  der  höheren  Welten“  (GA 79),  erschienen  1988 im  Rudolf
Steiner Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-0790-5 

Rudolf  Steiner:  „Vom Menschheitsrätsel“  (GA 20),  erschienen  1984  im  Rudolf  Steiner  Verlag
Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-0200-8

Rudolf  Steiner:  „Damit  der Mensch ganz Mensch werde“,  erschienen 1994 im  Rudolf  Steiner
Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-0820-0

Rudolf Steiner: „Heilpädagogischer Kurs“ (GA 317), erschienen 1995 im Rudolf Steiner Verlag
Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-3171-7

Rudolf Steiner: „Esoterische Betrachtungen karmischer Zusammenhänge “ (GA 235), erschienen
1994 im Rudolf Steiner Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-2350-1

Rudolf Steiner: „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten“ (GA 10), erschienen im Rudolf
Steiner Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 978-3-7274-5807-1

Rudolf Steiner:  „Der Tod als  Lebenswandlung“ (GA 182),   erschienen 1996 im Rudolf Steiner
Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-1820-6 

Emil  Bock,  Das Neue Testament,  Übersetzung in der  Originalfassung,  1999,  2.Aufl.  der  verkl.
Dünndruck-Ausgabe 2004, Verlag Urachhaus, ISBN 3-87838-236-7

M.K. Gandhi: Eine Autobiographie oder Die Geschichte meiner Experimente mit der Wahrheit;
erschienen 1977 im Verlag Hinder + Deelmann; 6. unveränderte Auflage 1995; 
ISBN 3-87348-162-6

54



Quellen

Dreigliederung des menschlichen Organismus:
https://anthrowiki.at/Dreigliederung_des_menschlichen_Organismus Stand 30.10.2024

Wollen:
https://anthrowiki.at/Wollen Stand 02.11.1024

Fühlen: 
https://anthrowiki.at/F%C3%BChlen Stand 05.11.2024

Denken:
https://anthrowiki.at/Denken Stand08.11.2024

Nerven-Sinnessystem:
https://anthrowiki.at/Nerven-Sinnes-System Stand 13.11.2024

Rhythmisches System:
https://anthrowiki.at/Rhythmisches_System Stand 17.11.1024

Stoffwechsel-Gliedmaßen-System:
https://anthrowiki.at/Stoffwechsel-Gliedma%C3%9Fen-System Stand 24.11.2024

Dreigliederung des sozialen Organismus:

https://anthrowiki.at/Dreigliederung_des_sozialen_Organismus Stand 10.01.1025

Geistesleben: https://anthrowiki.at/Geistesleben Stand 15.01.2025

Rechtsleben: https://anthrowiki.at/Rechtsleben Stand 21.01.2025

Wirtschaftsleben: https://anthrowiki.at/Wirtschaftsleben Stand 28.01.2025

Charles Darwin Autobiografie: https://www.gutenberg.org/files/2010/2010-h/2010-h.htm 

Platon Seelenmodell: https://de.wikipedia.org/wiki/Platon Stand 03.02.2025 

Johann Wolfgang v. Goethe „Wilhelm Meisters Wanderjahre“ 
 https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/meisterl/mstl804.html Stand 11.05.25

55

https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/meisterl/mstl804.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Platon
https://www.gutenberg.org/files/2010/2010-h/2010-h.htm
https://anthrowiki.at/Wirtschaftsleben
https://anthrowiki.at/Rechtsleben
https://anthrowiki.at/Geistesleben
https://anthrowiki.at/Dreigliederung_des_sozialen_Organismus
https://anthrowiki.at/Stoffwechsel-Gliedma%C3%9Fen-System
https://anthrowiki.at/Rhythmisches_System
https://anthrowiki.at/Nerven-Sinnes-System
https://anthrowiki.at/Denken
https://anthrowiki.at/F%C3%BChlen
https://anthrowiki.at/Wollen
https://anthrowiki.at/Dreigliederung_des_menschlichen_Organismus

	Einleitung
	Die drei Seelenglieder und die Dreigliederung des menschlichen Organismus
	Das Wollen
	Das Fühlen
	Das Denken

	Die drei Seelenglieder Denken, Fühlen und Wollen in ihrer gegliederten Form
	Denken, Fühlen und Wollen in nicht gegliederter Form
	Rudolf Steiners Dreigliederungsidee angewendet auf die Soziale Gesellschaft als Antwort auf den ersten Weltkrieg
	Dreigliederung des Sozialen Organismus in Wirtschaftsleben, Rechtsleben und Geistesleben
	Das Geistesleben
	Das Rechtsleben
	Das Wirtschaftsleben

	Die Vision einer dreigliedrig geordneten Gesellschaft
	Die Stellung des Geldes

	Die menschliche Gesellschaft in ihrer ungegliederten Form
	Die Unfreiheit im Geistesleben als Ursache für die fehlende Dreigliederung

	Die Notwendigkeit zur geistigen Schulung
	Die Praktischen Arbeiten
	Die Athene Büste
	Der Arbeitsprozess

	Der Guss
	Der Arbeitsprozess

	Das Relief
	Der Arbeitsprozess


	Fazit
	Fußnotenverzeichnis
	Quellenverzeichnis

