Die Dreigliederung
des Menschen und des sozialen
Organismus

Anselm Edrich
Mai 2025
Jahresarbeit Klasse 12
Freie Waldorfschule Aalen






Inhaltsverzeichnis

BANLCTIUNG . ....eitieiie ettt ettt et e e st e e bt e e abeenbeessbeenseesasaenseasasaeessseeessseeesnnseaennns 2
Die drei Seelenglieder und die Dreigliederung des menschlichen Organismus.............cccceevvveenneen.. 6
DIAS WOLLEI. ...ttt ettt b et st e bttt e at e s bt et e it e s bt e et e eeees 6
DaS FURIEN. ...ttt ettt e b e st e e s e e e anbeeeaaas 9
DIAS DENKEN. ...ttt ettt sttt b et et b et e 12
Die drei Seelenglieder Denken, Fiihlen und Wollen in ihrer gegliederten Form............................... 14
Denken, Fithlen und Wollen in nicht gegliederter FOrm............cccooviieiiiiniiniiiniicieieeeeeeeee 16
Rudolf Steiners Dreigliederungsidee angewendet auf die Soziale Gesellschaft als Antwort auf den
EISEEIN WEILKTICE ....veeviieiieeiie ettt et ettt et e st e e bt e e b e e saeenbeeesaeenbeensseeennsaeeennnes 18
Dreigliederung des Sozialen Organismus in Wirtschaftsleben, Rechtsleben und Geistesleben ........ 20
Das GEISTESIEDEN....c..eetiiuiiiiiiie ettt 20
Das RECHESIEDEN. .........eiiiiiiiii ettt et et e e 23
Das WIrtSChaftSIEDEN. .........oouiiiiiiiiieieeee ettt e 29
Die Vision einer dreigliedrig geordneten Gesellschaft ..........ccoooovveeiieiiiiiiieeee e, 32
Die Stellung des GELAES.........ccviiiiieiieie ettt ettt et e et e beeenneeeennaeees 33
Die menschliche Gesellschaft in ihrer ungegliederten FOrm...........cccooeiiiiiiiiiiiiieciecce e 36
Die Unfreiheit im Geistesleben als Ursache fiir die fehlende Dreigliederung .............cccoeeeeeee.. 37
Die Notwendigkeit zur geistigen SChUIUNG ...........ccviiiiiiiiiiece e 40
Die PraktiSChen ATDEILEN. .....c..eiiiriiiiiiiieiteete ettt sttt ettt st e e 41
D16 AthENE BUISTE ....ooueiiiiiiiie ettt et e e 41
Dl ATDEIESPIOZESS. .....uvieeeeeiiieeiie ettt ettt et e ettt e et e et eeabeeteeesbeeseesaseeseeenseeensseesensseeeansees 41
DT GUSS. .ttt ettt ettt e e bt e e bt e e st e e e bttt e e e ettt e e e e e ntaeeee s 44
Dl ATDEIESPIOZESS ...cvvieeiieiiieeiieeite ettt ettt ettt e et e e steesateeteessbeeseesasaeseeenseeensseeeensseeeansees 45
Das REIIET.......eee ettt et b e ettt e et e e st e e snbe e e eaaeeas 48
DT ATDEIESPIOZESS. ...c..vieeieeiiieeiieeite ettt ettt e ettt e et e e steesateebeeesbeeseesaseeseeenseeensseeeensseeeensees 50
2.2 | PSSP 51
FUBNOtENVETZEICRNIS. ..c...itiiiiiiiiiiieie ettt sttt ettt s e it 52
QUEIIENVETIZEICKHIS. .....eeiiiiiiie et e et e e e ettt e e e et e e e e e etaeeeeeeaaeeeeeeaeeeaeeeaanannees 54
AbDIIAUNZSVETZEICHINIS. ..ottt ettt et et e et e e saae et e e sabeeesebeeeenneeeennne 55



Einleitung

,,Manches widre anders in der Welt, wenn es ohne

weiteres moglich wire, die Begierden, Wiinsche
und Leidenschaften nach den Grundsdtzen des
Herzens und Verstandes zu regeln. Das ist ndmlich
nicht moéglich, sondern das Umgekehrte ist bis jetzt
in der Menschheit immer dagewesen. Was die
Leidenschaft will, was die Begierde verlangt, dazu
schafft der Verstand, dazu schafft selbst das Herz
eine Maske mit seinem Idealismus. *“ Fufsnotel

Diese Gedanken duBlerte Rudolf Steiner in einem
Vortrag iiber die Frage nach Krieg und Frieden
kurz vor dem 1. Weltkrieg. Mit diesem Satz
beschreibt er die drei Teile der Seele: Denken,
Fiihlen und Wollen. Diese Seelenkrifte sind in
seinen Werken ein Hauptthema. Er sagt damit aus,
dass der Mensch manches in der Welt verdndern
konnte, wenn diese drei Teile der Seele durch die
Fithrung des Denkens in eine rechte Harmonie und
Ordnung kommen konnten, wenn also der Mensch
sich nicht mehr von der Willkiir seines Begehrens
und Wollens bestimmen lédsst, sondern die Fiihrung
aus dem Gedanken iibernehmen lernt. Denn es steht
in der Aussage Rudolf Steiners der ,,Verstand* fiir
das Denken, die ,,Grundsitze des Herzens® stehen
fir  die Empfindungen und Gefiihle, die Abbildung 1: Rudolf Steiner
»Begierden, Wiinsche und Leidenschaften® fiir

den Willen.

Wenn also der Wille und die Gefiihle nach den Grundsitzen des Gedankens geregelt und damit
durch klare Gedanken gegliedert und geordnet wiirden, wire manches in der Welt anders. Ja wenn
dies moglich wire, gébe es nach Rudolf Steiner in der Welt sogar keine Kriege mehr.

Was aber meint Rudolf Steiner damit? Warum wiére in der Welt dann vieles anders? Wie kann man
so eine Fahigkeit erlangen? Und was hat das alles mit der Idee der Dreigliederung zu tun? Zuletzt:
Wie kann sich die Idee der Dreigliederung kiinstlerisch ausdriicken? Mit all diesen Fragen werde
ich mich in meiner Arbeit auseinandersetzen.

In dem obigen Zitat wird also davon gesprochen, dass die Welt in einem besseren Zustand wire,
wenn der Mensch seine Begierden, Wiinsche und Leidenschaften nach den Grundsétzen des
Verstandes und des Herzens regeln konnte. Wenn wir also unser Handeln aus klaren, fiir das Ganze
gedachten Gedanken leiten lassen und wenn wir dadurch immer fiir das Ganze denken wiirden,
konnte eine groBere Verantwortungsfahigkeit und Zufriedenheit auf der Erde entstehen. FEin
Mensch, der sein Denken, seine Gefiihle und seinen Willen derart von einem Gedanken leiten
konnte, statt sich von Trieben bestimmen zu lassen, der wiirde nach der Aussage Rudolf Steiners
ordnend auf sein Umfeld ausstrahlen. Auch dies mochte ich in der vorliegenden Arbeit priifend
nachweisen.



Doch kann man nun ja nicht eine ganze Gesellschaft sogleich verdndern, so wird man vielleicht
einwenden. Und was hat der einzelne Mensch und seine innere Haltung iiberhaupt fiir eine
Bedeutung fiir das Ganze? Ist er nicht angesichts der Milliarden anderer Mitmenschen vollig
wirkungslos? Ist seine Handlung fiir das Gesamte der Welt nicht vollig bedeutungslos?

Dass dies durchaus nicht so sein muss, dass der einzelne tatsdchlich mit seiner Haltung fiir
abertausende Menschen in seiner Umgebung oder gar fiir ein ganzes Volk Bedeutung haben kann,
wird an einer Geschichte des Befreiers Indiens und Begriinders des gewaltlosen Widerstands,
Mahatma Gandhi, deutlich. Da Gandhi es verstand, seinen Willen in hochster Selbstdisziplin nach
Idealen und Gedanken auszurichten, soll diese Geschichte hier einmal an den Anfang meiner
Ausfithrungen gestellt werden. Schlielich stellt sie ein Beispiel dafiir dar, welche Wirkungen
tatsdchlich davon ausgehen konnen, wenn ein Mensch diesem von Rudolf Steiner geschilderten
Ideal der Willenskontrolle nachkommt und damit seine Seele ordnen lernt.

Gandhi setzte sich im Rahmen des indischen Unabhéingigkeitskampfes fiir das Recht der Inder auf
Salzgewinnung ein. Denn in Indien gibt es durch das viele Meerwasser, welches das ganze Land
umgibt, viel Salz. Den Indern war es jedoch in der Kolonialzeit von den Engléndern, die sich Indien
als eine Kolonie einverleibt hatten, gesetzlich verboten
in ihrem eigenen Land Salz aus diesem Meerwasser zu
gewinnen. Dagegen ging Gandhi vor, indem er im Mérz
1930 den Salzmarsch organisierte. Er wanderte dafiir
mit seinen Anhdngern zu Fufl 388 Kilometer iiber 25
Tage hinweg. Der Weg fiihrte durch Indien bis zu einer
von den Englindern in Besitz genommenen
Salzgewinnungsanlage am Meer. Auf dem Weg dorthin
schlossen sich thm immer mehr Menschen an. Wahrend
des Marsches lehrte er sie das Prinzip der
Gewaltlosigkeit ,,Ahimsa®“ und damit auch der
Gedanken- und Handlungskontrolle. An der Salzmine
angelangt, welche von englischen Soldaten bewacht
wurde, schritten sie friedlich, ohne Feindschaft
gegeniiber den Englindern auf die Salzfelder zu um sich
diese zuriickzuholen. Die Soldaten hatten zwar den
Befehl auf alle zu schieflen, die sich den Salzfeldern
unerlaubt ndhern wiirden, angesichts der grolen mutigen
Menschenmenge, die sich friedlich fiir ihr Recht
einsetzte, waren diese jedoch zunichst irritiert und X ) ——
perplex und zuletzt tief beriihrt, so dass sie letztlich den Abbildung 2: Gandhi beim
Widerstand aufgaben und den Indern den Zugang zu den
Salzfeldern gewéhren mussten.

Salzmarsch

An dieser Geschichte kann man sehen, wie ein Mensch andere Menschen fiir ein Ideal begeistern
und wie er sie damit zu mutigen Taten motivieren kann. Das Ideal war in diesem Fall das Prinzip
der Gewaltlosigkeit, Gedanken- und Willenskontrolle und zugleich auch das Ideal der
Gerechtigkeit. Denn es war eine grofle Leistung fiir all diese Menschen unter Gandhis Fiihrung
thren Willen so zu kontrollieren, dass sie auf die Erniedrigungen der Englédnder nicht mit
Hassgefiihlen und Gewalt reagierten.

Angesichts dieser von so vielen Menschen vertretenen und gelebten Ideale waren selbst die
britischen Soldaten unfdhig zu schielen. Denn sie fiihlten an der friedvollen Art Gandhis und seiner



Mitstreiter, dass diese keinen Hass gegen sie hegten, sondern aus innerer Liebe zum Ideal und aus
einer groBBen Ruhe und Ordnung der Seele heraus handelten.

Es war erlebbar, dass es Gandhi nicht nur um die Wiirde der Inder ging, sondern auch um die
Wiirde der Englidnder. Gandhi setzte sich offensichtlich fiir die Menschenwiirde im Ganzen ein.
Denn diese erlaubt weder Unterdriicker noch Unterdriickte.

Mahatma Gandhi wurde am Ende des Salzmarsches dennoch zusammen mit einigen seiner
Mitstreiter festgenommen und inhaftiert. Die Englénder konnten diesen unbédndigen Mut und
Freiheitswillen zundchst nicht dulden. Allzusehr fiihlten sie sich hierdurch in ihrem Streben nach
Dominanz und Kolonialismus bedroht. Aber Gandhi lieB sich hierdurch in seinem inneren Streben
nicht einschiichtern. Unbeirrt verfolgte er seine inneren Ideale der Gewaltfreiheit, Gerechtigkeit und
Gedankenkontrolle weiter. SchlieBlich konnte man ihn nicht mehr im Gefangnis halten. Zu stark
war die Kraft die von ihm ausging. Unmittelbar nach seiner Entlassung wurde er vom englischen
Vizekonig zu einem Gespréch eingeladen.

Als dieser ihm ein Glas Wasser reichte, nahm Gandhi einen Beutel mit Salz aus seiner Tasche und
streute Salz in sein Wasser. Darauf fragte ihn der Vizekonig, was er da tue. Gandhi erwiderte: Er
wiirze um der Gerechtigkeit willen sein Wasser mit Salz, welches er illegal gewonnen habe! Dies
sagte er aber in solcher Ruhe und ohne Hass oder Eitelkeit, dass der Vizekonig von ihm so beriihrt
war, dass er von da an Indern erlaubte Salz zu gewinnen und die beiden Freunde wurden.

Gandhi beweist also durch sein Leben, wie man trotz Gefdngnisstrafe einem Ideal innerlich
verbunden bleiben kann. Seine Ausdauer entwickelte eine solche Kraft, dass die Englédnder zuletzt
den Indern ihr Land wieder zurlickgeben mussten. Gandhi zeigte damit auch, dass die Haltung eines
einzelnen Menschen und die mit ihr verbundene innere Kraft der Gedanken-, Gefiihls- und
Willenskontrolle durchaus von erheblicher Bedeutung auch fiir die anderen Menschen sein kann. Ja
man sieht, dass das Vorbild einer derart geordneten Seele sogar einem ganzen Volk zur
Unabhéngigkeit verhelfen konnte. Was fiir eine Kraft war es, die Gandhi hier wirksam machen
konnte, wie konnte er sie entwickeln, und was hat diese Kraft mit der von Rudolf Steiner
vertretenen Dreigliederungsidee zu tun?

Zundchst einmal zeigt die Geschichte, dass der Mensch, der so eine friedensstiftende Kraft
aufbringen will, eine grof3e Fahigkeit der Selbstiiberwindung bendtigt. Denn wenn er nach seinen
Gefiihlen und Leidenschaften gehandelt hétte, die sicher Gefiihle des Unterdriicktseins waren, hétte
er sicherlich gewalttdtige Proteste organisiert um die Engldnder aus dem Land zu jagen. Doch
Gandhi wusste, dass auf Gewalt immer mit Gewalt geantwortet wird. Er wusste, dass auf der Ebene
der Gewalt die Englénder letztendlich immer méchtiger gewesen wéren als die Inder. Durch Gewalt
wire weder die Wiirde der Englander noch die der Inder wieder herstellbar gewesen. Gandhi wollte
deshalb keine Gewalt. Und weil er keine Gewalt wollte, entwickelte er das Prinzip des gewaltlosen
Widerstandes ,,Ahimsa“, bei dem beide Seiten ihre Wiirde wieder erlangen kénnen.

Dazu bedurfte es bei Gandhi also der Féhigkeit, seine Gefiihle der Ungerechtigkeit, seine Begierde
nach Freiheit streng zu ziigeln und zu verwandeln. Denn seine Gefiihle und sein Wille mussten ganz
nach den Grundsitzen des Verstandes und des Herzens geregelt werden um einen wirklichen
Frieden schaffen zu kénnen. Denn ,,Herz und Verstand* geboten ihm im Gegensatz zu den spontan
in ihm aufsteigenden Gefiihlen und Willensimpulsen als hochste Instanz strenge Selbstdisziplin und
vollstindige Gewaltfreiheit. Nur indem er nicht direkt aus seinen Gefiihlen handelte, sondern diese
ins Bewusstsein nahm, um sie nicht blind wirken zu lassen, und indem er die richtige Konsequenz
daraus bedachte und das Prinzip von ,,Ahimsa‘“ anwendete, konnte er Indien befreien.



Wir sehen also, dass eine Seele, die wie die Gandhis, sich nicht aus den spontanen Gefiihlen und
Willensimpulsen bestimmen ldsst, sondern diese Impulse anschaut und ihren zerstdrerischen
Charakter erkennt, um dann ihre Handlungen nach der zuvor gewonnenen Erkenntnis auszurichten,
ordnend auf die Welt ausstrahlt. Eine solche Seele soll hier deshalb als eine ,,gegliederte, man
konnte auch sagen bewusst geordnete Seele bezeichnet werden.

Eine ungegliederte Seele dagegen, also eine Seele die z.B. aus der Unterdriickung heraus aus dem
Aftekt handelt und gegen den Besatzer hasserfiillt kampft, wiirde einen Krieg hervorrufen und mit
diesem Krieg eine Unordnung, ja Zerstérung in die Welt bringen.

Die Kraft des Ordnenden ist gerade in der heutigen Zeit, in der Kriege und Zerstorung immer
weitere Kreise ziehen, eine sehr wichtige Kunst, die - wie wir an dem Beispiel Gandhis gesehen
haben - nur durch eine gegliederte Seele entstehen kann. Die erste Seelenqualitéit des verniinftigen
Denkens, und die zweite Seelenqualitit des die Wahrheit und Gerechtigkeit fiir alle empfindenden
Herzens stehen hierbei an oberster Stelle und der Wille folgt diesen diszipliniert. Dies ist das
Prinzip, welches Rudolf Steiner in seinem Werk auch als dreigegliederte, geordnete Seele
beschreibt: Die Dreigliederung.

Im Gegensatz dazu kann man eine Seele, bei der sich Gefiihle, Gedanken und Willensimpulse
unbewusst wild durcheinander mischen als ,,ungegliederte Seele.* bezeichnen.

Deshalb werde ich mich in dieser Jahresarbeit damit beschéftigen, was Rudolf Steiner zu der drei
gegliederten Seele beschrieb, wie der Mensch nach Rudolf Steiner erlernen kann, sich nicht von
Emotionen, Begierden und Leidenschaften, sondern von seiner Vernunft und seinen reinen, aus
klaren Gedanken stammenden Empfindungen fiihren zu lassen, und wie eine Gesellschaft in einer
drei gegliederten Ordnung den Vorstellungen Rudolf Steiners zufolge aussehen konnte.

Zu Beginn werde ich die einzelnen Aspekte der Seele wie das Denken, Fiihlen und Wollen, wie
Rudolf Steiner sie beschreibt und als Voraussetzung fiir eine ordnende Dreigliederung erkannt hat,
herausarbeiten, dann mdchte ich das Ideal der Dreigliederung im Menschen und spéter in der
Gesellschaft aufzeigen, ehe ich dann am Schluss auch vorstellen will, wie unsere derzeitige
Gesellschaft von einer gar nicht richtig entwickelten oder eigentlich fehlenden Dreigliederung
gepragt wird.



Die drei Seelenglieder und die Dreigliederung des menschlichen
Organismus

Das Wollen

Rudolf Steiner teilt — wie bereits aufgezeigt - das Seelenleben des Menschen in drei Teile: das
Denken, das Fiihlen, und das Wollen. Das Wollen, im Zitat das ,,Begehren®, beschreibt Steiner auch
als eine ,,/dee selbst als Kraft aufgefasst“, welche recht unselbststindig ist:

,, Wille ist also die Idee selbst als Kraft aufgefaf3t. Von einem selbststindigen Willen zu sprechen ist
vollig unstatthaft. Wenn der Mensch irgend etwas vollbringt, so kann man nicht sagen, es komme zu
der Vorstellung noch der Wille hinzu. Spricht man so, so hat man die Begriffe nicht klar erfafst,
denn, was ist die menschliche Personlichkeit, wenn man von der sie erfiillenden Ideenwelt absieht?
Doch ein titiges Dasein. Wer sie anders fafite: als totes, untdtiges Naturprodukt, setzte sie ja dem
Steine auf der Strafie gleich. Dieses tdtige Dasein ist aber ein Abstraktum, es ist nichts Wirkliches.
Man kann es nicht fassen, es ist ohne Inhalt. Will man es fassen, will man einen Inhalt, dann erhdilt
man eben die im Tun begriffene Ideenwelt. “Fufinote 2

Ein Wille ohne eine Idee, also ohne einen Inhalt, kann nicht existieren. Denn man hat ja zum
Beispiel den Willen etwas zu tun. Man kann nicht einfach wollen, sondern es gehdrt immer
beispielsweise eine Handlung dazu, die man ausfiihren will. Dies driickt Rudolf Steiner in
folgendem Zitat noch deutlicher aus:

»Der gewohnliche Lebenswille hat einen Sinn, wenn er auf dufSere Handlungen geht.* Fufinote 3.
Der Wille braucht also einen klaren Inhalt, den er will.

Rudolf Steiner beschreibt auch, wie der menschliche Organismus in drei Teile aufgeteilt ist. Dies ist
einmal der Kopf, der als Zentrum des zentralen Nervensystems alle Sinnesorgane und das Gehirn
beherbergt, dann der Rumpf, der Ort, des Zentrums des Blutkreislaufsystems (Herz) und des
Atmungssystems (Lunge) also auch eine Art Bindeglied zwischen GliedmaBlen und Kopf, und als
drittes die Bauchorgane und die GliedmaBlen als Zentrum des Stoffwechsel-GliedmaBBenmenschen,
wie Rudolf Steiner ihn beschreibt. Das Stoffwechsel- GliedmaBlen-System ist derjenige Teil im
Korper, der die Dinge, die wir uns vorgenommen haben, die wir also wollen, auch ausfiihrt.

Wenn wir zum Beispiel einen Brief schreiben wollen, machen wir uns Gedanken dariiber, was und
wie wir es schreiben wollen, dies findet im Kopf statt. Dann haben wir eine Empfindung, ob es gut
ist, was wir geschrieben haben, oder ob es noch Verbesserung braucht, und schlief8lich fithren wir
mit unseren Gliedmaflen aus, was wir zuvor gedacht haben. In diesem Fall schreiben wir mit
unseren Hinden. Die Bauch- oder Stoffwechselorgane liefern uns dabei die nétige stoffliche
Grundlage, wie zum Beispiel bestimmte Néhrstoffe, die wir brauchen um einen bestimmten Muskel
betdtigen zu konnen.

Unsere Bauchorgane und unsere GliedmafBen sind also das korperliche Glied, welches unsere
Gedanken zuletzt realisiert. Ebenso steht es mit dem Willen. Wenn wir eine Idee haben, braucht es
den Willen dazu, diese Idee umzusetzen, denn sonst wiirde die Idee nur Idee bleiben. Das heilit, nur
durch den Willen und die GliedmalB3en kann eine durchdachte und durchfiihlte Idee zur Realitit
werden.



Deshalb setzt Rudolf Steiner den Willen auch dem GliedmaBen-Stoffwechselsystem gleich und
bezeichnet das GliedmaBen-Stoffwechselsystem sogar als Grundlage dafiir, dass der Wille im
Menschen iiberhaupt erst entstehen kann.

Dies zeigt sich in folgendem Zitat: ,, Das Stoffwechsel-Gliedmaflensystem ist grundlegend fiir die
Entfaltung unseres Willens. Insbesondere ist auch der aufrechte Gang des Menschen in diesem
System begriindet. Die inneren Vorgdinge, die sich dabei abspielen, bleiben uns noch unbewusster.
Was tatsdchlich in den Tiefen unseres Organismus vorgeht, wenn wir aufrecht durch die Welt
schreiten, oder mit den dadurch freigewordenen Hdnden willentlich einen Gegenstand ergreifen,
entzieht sich weitestgehend unserem Bewusstsein. Gerade darin liegt aber erst die eigentliche
Realitdt des menschlichen Willens, und nicht in der bloflen gedanklichen Vorstellung, die ihn
begleitet. Im Willen schlafen wir eigentlich bestindig. “ (Fufsnote 4)

Die Prozesse, die im Stoffwechselbereich vorgehen, wie zum Beispiel die Verdauung, laufen
allesamt unbewusst. Wir kdnnen nicht steuern, wann wir verdauen oder gar die Verdauung bewusst
stoppen.

Ahnlich ist es mit dem Willen. Wir kdnnen ihn nicht bewusst hervorbringen, er kommt, oder er
kommt nicht. Man kann sich bewusst vornehmen, dass man etwas tun will, aber wie der Wille
entstanden ist, dass wir uns vornehmen wollen das zu tun, ist nicht offensichtlich.

Deshalb spricht Rudolf Steiner im obigen Zitat auch davon, dass wir im Willen schlafen.

In folgendem Zitat weist er auf den Zusammenhang von Wollen und dem Unbewussten oder
Schlatbewusstsein. Er sagt, dass der Wille normalerweise in einem Art Schlafbewusstsein ist. Er
beschreibt dies wie folgt:

., Wie unser Wollen zustande kommt, ist dem gewdhnlichen Bewufstsein ganz, ganz unbekannt,
eigentlich so unbekannt wie der Schlaf. Der Mensch, wenn er etwas will, hat den Gedanken; der ist
klar und hell. Er entwickelt dann etwas dunkler iiber diesen Gedanken das Gefiihl. Und dann geht
der gefiihlsdurchdrungene Gedanke hinunter in die Glieder. Was da vorgeht, das erlebt der Mensch
mit dem gewéhnlichen Bewuftsein nicht. “ (FuBnote 5)

Steiner beschreibt den Gang des Gedankens durch das Gefiihl bis zum Wille wie eine Art Dunkler-
Werden des Gedankens. Eine Verfestigung des Gedankens bis ins Schlatbewusstsein des Willens
hinein.

Der Wille kann aber auch unbewusst geleitet werden. Wenn wir zum Beispiel eine Werbung sehen
und einen Tag spéter das Produkt, welches die Werbung beworben hat, sehen, konnen wir uns
vielleicht gar nicht mehr an die Werbung erinnern, haben aber trotzdem ein Verlangen nach dem
Produkt. Wir denken uns dann vielleicht, dass wir es wegen diesem oder jenem gebrauchen kénnen
und glauben, dass uns der gefiihlte Bedarf nach diesem Produkt dazu beeinflusst es kaufen zu
wollen.

Dabei haben wir jedoch ganz die Werbung, die wir am Vortag gesehen haben, vergessen, die uns auf
manipulative Art und Weise unbewusst dazu beeinflusst hat, dieses Produkt kaufen zu wollen. Wir
sehen an diesem Beispiel, wie ein Sinneseindruck, hier die Werbung, unseren Willen auf
unbewusste Weise beeinflussen kann, ohne den Weg iiber einen klaren Gedanken zu nehmen, wenn
wir die Sinneseindriicke nicht ganz mit dem Bewusstsein betrachten und erkennen, was diese in uns
erregen. Denn erst dadurch, dass wir sie ins Bewusstsein heben, kdnnen sie uns auch nicht mehr
unbewusst beeinflussen.


https://anthrowiki.at/Stoffwechsel-Gliedmassensystem

Wenn wir also - wie im vorherigen Beispiel - den Sinneseindruck nicht ins Bewusstsein heben, und
er uns dadurch unbewusst beeinflusst, tun wir eine Sache durch unbewusste Beeinflussung. Im Falle
der Werbung kaufen wir den beworbenen Gegenstand also aus innerer Unfreiheit. Da aber die
Handlung unfrei war, unser Wille also keinem bewussten Gedanken entsprang, bereuen wir
normalerweise unser Handeln spéter wieder, wenn wir erkennen, dass der Gegenstand, den wir
gekauft haben, vielleicht ein paar tolle neue Funktionen hat, dass wir diesen aber gar nicht wirklich
brauchen und wir unser Geld unnétigerweise ausgegeben haben.

An diesem Beispiel sieht man, wie man dadurch, dass man einen Sinneseindruck einfach so auf sich
wirken ldsst, ohne ihn ins Bewusstsein zu nehmen, Handlungen titigt, die man spéter bereut.

Auch wenn man zum Beispiel im Streit jemanden schldgt, liegt der Grund fiir die Handlung darin,
dass man die Situation einfach so auf sich wirken hat lassen und unbewusst eine Handlung tut, fiir
die man sich nicht bewusst entschieden hat, sondern die zum Beispiel aus dem Gefiihl der Wut
heraus entstanden ist.

Wir sehen also, es gibt verschiedene Arten von Willen. Der unfreie Wille, der unbewusst sich von
einem Sinneseindruck oder einer Situation leiten ldsst, und der freie Wille, der von der klaren
Erkenntnis eines Gedankens, zum Beispiel dass man dieses Produkt eigentlich nicht braucht,
geleitet wird.

Wenn der Wille unbewusst beeinflusst wird, ist er von dieser unbewussten Beeinflussung abhéngig,
und da er nicht weil}, was ihn da beeinflusst, ist er auch an dieses Unbewusste, im obigen Beispiel
die Werbung, gebunden und somit gegeniiber dem Produkt, welches er kaufen will, unfrei. Denn die
Werbung beeinflusst ihn so, dass er denkt, er muss dieses Produkt jetzt haben, ja er kann sich nicht
mehr frei fiir oder gegen das Produkt entscheiden.

Im anderen Fall, wenn er ein Produkt sieht und sich bewusst damit auseinandersetzt und sich fragt,
ob es notig ist, das zu kaufen oder nicht, kann er sich frei dafiir oder dagegen entscheiden.

Wiéhrend der Mensch also - wenn er unbewusst beeinflusst wird - unfrei in seiner
Kaufentscheidung ist, ist er frei in der Entscheidung und damit auch im Willen, wenn er sich
bewusst Gedanken {iber den Gegenstand und die Beeinflussungen macht.

Zusammenfassend ldsst sich also sagen: Es gibt einen vom Unbewussten beeinflussten unfreien
Willen und einen vom klaren Denken inspirierten freien Willen.



Das Fiihlen

Das Fiihlen spiegelt sich im menschlichen Korper da, wo dasjenige sitzt, was Rudolf Steiner das
»~Rhythmische System* nennt, also im Blutkreislauf und in der Atmung. Wenn wir ein Gefiihl
haben, wirkt es sich sofort auf unsere Atmung und unseren Herzschlag aus. Wenn wir
beispielsweise Angst haben, wird der Atem unruhiger, und das Herz pocht schneller. Dieses
Rhythmische System kann von uns nicht direkt kontrolliert werden. Ebenso wenig, wie wir ohne
einen Sinneseindruck ein Gefiihl haben kdnnen, kann das rhythmische System sich ohne ein Gefiihl
verdndern. Doch im Gegensatz zum Willen sind das Gefiihl und das Rhythmische System schon
halb bewusst. So kann die Atmung von uns bewusst gesteuert werden, aber wir atmen zugleich auch
im Schlaf, also im Unbewussten weiter. Unseren Puls koénnen wir durch entsprechende
Konzentrationsiibungen beruhigen lernen, normalerweise aber haben wir keinen bewussten Einfluss
darauf.

Wir kénnen also nur mit einem Gedanken oder einer Wahrnehmung, die ins Gefiihl genommen
wird, Einfluss auf das Herzkreislaufsystem und das Atmungssystem nehmen.

Wenn wir zum Beispiel ein bedngstigendes Gefiihl haben, kdnnen wir uns eine klare Vorstellung
davon bilden, was wir tun konnen, dass wir nicht mehr Angst vor der Sache haben. Dies wird uns
dann ein beruhigendes Gefiihl geben. Dieses beruhigende Gefiihl wird dann beruhigend auf unseren
Herzschlag und unsere Atmung wirken. Wir kénnen allerdings nicht einfach sagen, jetzt darf ich
keine Angst haben. Das wiirde nichts bewirken. Stattdessen miissen wir einen Gedanken fassen, wie
wir der Situation entgegen treten konnen. Andersherum wirkt auch unser Herzschlag und unsere
Atmung auf unsere Gefiihle. Wenn zum Beispiel unser Herzschlag rast, dann bekommen wir Angst,
da uns der schnelle Herzschlag beunruhigt und verdngstigt. So sehen wir also, das Rhythmische
System und unsere Gefiihle haben einen starken gegenseitigen Einfluss aufeinander.

Rudolf Steiner beschreibt diese Beziehung von Rhythmischem System und Fiihlen wie folgt:

,Das Rhythmische System umfasst Atmung und Kreislauf und ist daher entsprechend im
Brustbereich zentriert. Es ist das wesentlichste physische Werkzeug des Gefiihlslebens und der im
lebendig stromenden Atem tonenden menschlichen Sprache. Jede Stimmungs-schwankung, jede
Freude, jedes Leid spiegeln sich in einer leise verdnderten Atmung und einem sich
beschleunigenden oder verzogernden Pulsschlag wider, wie auch jede korperlich bedingte
Verdinderung in Atmung und Herzrhythmus sogleich auf unser Gefiihlsleben zuriickschldigt.
Allerdings erleben wir diese Gefiihle nicht so klar und wach wie das, was wir durch unser Nerven-
Sinnessystem erfahren. In unserem Gefiihlsleben trdumen wir eigentlich bestdndig. “ (Fufsnote 6)

Wenn wir zum Beispiel schnell laufen, wird unsere Atmung und unser Herzschlag schneller, und
dadurch macht sich in uns das Gefiihl der Erschopfung breit. Da das Gefiihl und das Rhythmische
System also halbbewusst ablaufen, spricht Steiner davon, dass wir in unseren Gefiihlen in einem
Traumzustand sind. So wie auch das Fiihlen durch seinen Traumzustand eine Verbindung zwischen
Denken und Wollen darstellt, schafft auch das Rhythmische System eine Verbindung zwischen
Nervensystem und vegetativem Stoffwechselsystem. Wihrend wir uns in unserem Verstand ganz
bewusst bewegen konnen, und alles bewusst miterleben, was wir mit unserem Verstand tun, konnen
wir nicht bemerken, wie das vegetative System arbeitet, wie wir zum Beispiel gerade etwas mit
unserem Magen verdauen. Unsere Atmung und unseren Herzschlag konnen wir, wie oben
beschrieben, bewusst wahrnehmen, aber wir miissen diese auch nicht aktiv betitigen. Im Schlaf, wo
wir ohne Bewusstsein sind, funktionieren Atmung und Herzschlag auch ohne Bewusstsein.


https://anthrowiki.at/Gef%C3%BChl
https://anthrowiki.at/Kreislauf
https://anthrowiki.at/Atmung
https://anthrowiki.at/Rhythmisches_System

Im Gegensatz zum vegetativen unbewussten Stoffwechselsystem konnen wir das Rhythmische
System also wahrnehmen und indirekt, d.h. iiber den Umweg bestimmter Gedanken oder
Vorstellungen, auf die wir uns konzentrieren, beeinflussen. Im Gegensatz zum Verstand aber kann

es auch ohne Bewusstsein seiner Tatigkeit nachgehen. Das
Rhythmische System nimmt damit eine Art verbindende
Mittelstellung ein zwischen dem hellwachen Nerven-Sinnespol auf
der einen Seite und dem génzlich unbewussten Stoffwechsel-
GliedmaBenpol auf der anderen Seite.

Die Funktion des Verbindenden der Brust und damit deren
Mittelstellung zeigt sich auch am Beispiel des Knochenapparates:
Der Schidelknochen ist ein runder, geschlossener Knochen, der
das Gehirn und das Sinnes-Nervensystem umschliet. Die
Knochen in den GliedmaBen sind gerade Rohrenknochen, innen
weich und eine Stitze, wie eine Sidule. Wéihrend der
Schidelknochen das Gehirn schiitzend umschlie3t und um sich
herum nur noch die Haut hat, also beinahe ungeschiitzt gegeniiber
der AuBlenwelt liegt, liegen die Rohrenknochen mitten in den
GliedmaBlen darinnen und damit selbst geschiitzt, um dafiir das

Abbildung 3: Menschlicher
Schddel

Gewicht des Menschen tragen zu kdnnen.

Die Knochen im Rumpf, die Rippen, nehmen eine Art Zwischenstellung zwischen Schédel- und
Rohrenknochen. Sie sind halbrund gebogene Stibe, die als gesamtes einen Raum, den Brustkorb,

Abbildung 4: Brustkorb

bilden, in dem das Herz und die Lunge Platz finden. Sie
bilden also wie der Schiadelknochen einen Raum, haben aber
die Form der Knochen der GliedmaBen, mit dem einzigen
Unterschied, dass sie gebogen sind und dadurch einen
geschiitzten Innenraum fiir die Organe des Brustkorbes bilden
konnen. Im einzelnen gleichen die Rippen damit den
GliedmaBenknochen und im Gesamten gleicht der Brustkorb
dem Schidelknochen.

Die Wirbelsdule, die ebenfalls zum mittleren Bereich also
zum Rumpf gehort, stellt wie eine Art Gegenbild zu dem
Brustkorb dar. Als Ganzes ist sie, wie die Knochen der
GliedmaBen, ein Trager des Korpers, sie trigt den Kopf. In
ihren Einzelteilen, den Wirbeln, ist sie rund und jeder Wirbel
hat ein Loch in der Mitte. Durch diesen Kanal innerhalb der
Wirbelsdule geht ein Nervenstrang vom Kopf bis zu den
GliedmaBen und teilt sich auf dem Weg dort hin in viele
kleine Nerven auf, die sich in den ganzen Korper verteilen.
Einerseits ist die Wirbelsdule also der Trager des Kopfes, so
wie die GliedmaBen- Knochen auch Triger sind, und

andererseits bilden die Wirbelkorper die Schutzhiille fiir das Riickenmark, den Hauptnervenstrang,
und haben demnach eine dhnliche Funktion wie der Schidelknochen.

So kénnen wir also auch am Skelett des Menschen die Zwischenposition des Rumpfes zwischen

Kopf und Gliedmaflen erkennen.

10



Auch das Gefiihl im Seelischen zeigt insofern eine Zwischenposition,
indem es sich auf der einen Seite von unbewussten Willensimpulsen
priagen ldsst, und damit mehr an den Willen gebunden sein kann, und auf
der anderen Seite sich mehr von klaren Gedanken und Wahrnehmungen
leiten lassen kann, und sich somit dann mehr am Nerven-Sinnessystem
orientiert.

Wenn wir zum Beispiel einen Sinneseindruck haben wie etwa eine
miauende Katze und diesen einfach so auf uns wirken lassen, konnen in
uns verschiedene Gefiihle auftauchen. Entweder wir sind verérgert {iber
die Katze, weil sie die ganze Zeit miaut, wir fithlen also eine Antipathie,
oder aber wir freuen uns, weil die Katze etwas von uns will, wir fiihlen
also Sympathie.

Bei beiden Gefiihlen steht aber, ohne dass wir es vielleicht gleich
bemerken wiirden, ein unbewusster Wille im Vordergrund. Bei der
Antipathie gegen die miauende Katze wollen wir unsere Ruhe haben.
Bei der Sympathie wollen wir die Katze vielleicht streicheln oder anders
mit ihr in Beziehung treten

Wir sehen also: Gefiihle, die direkt auf einen Sinneseindruck folgen, sind
eng mit dem unbewussten Willen verbunden, und — unabhéngig davon,
ob sie nun sympathisch oder antipathisch gestimmt sind - von ihm
beeinflusst.

Abbildung 5: Ganz anders ist es, wenn wir die unbewusst in uns entstehenden Gefiihle
Gliedmafienknochen zundchst einmal ins Bewusstsein nehmen und zuriickhalten, um

stattdessen aus einem Gedanken heraus zu beobachten, was die Situation

braucht. Denn wenn man im Anschluss an den Sinneseindruck der
,miauenden* Katze das spontan in uns entstehende Gefiihl gewissermallen in Ruhe ldsst und
stattdessen die Frage, und damit den Gedanken, vor sein Bewusstsein stellt, weshalb die Katze
miaut, was sie also damit zum Ausdruck bringen will, und aus diesem Gedanken heraus die Katze
beobachtet, kommt einem zum Beispiel der Gedanke, dass die Katze im Moment vielleicht gar nicht
gestreichelt werden will. Man wird stattdessen jetzt wahrnehmen, dass die Katze gerade hungrig ist
und etwas fressen mochte. Dieses durch Beobachtung gewonnene Gefiithl nennt man eine
Empfindung. Denn anders als bei der Emotion ist die Empfindung durch einen Gedanken
entstanden - hier durch den Gedanken, sie miaut, weil sie hungrig ist - und steht damit mehr mit
dem Gegeniiber in Beziehung als die reine Emotion.

Zusammenfassend kann man sagen, es gibt ein Gefiihl, welches mehr vom unbewussten Willen
beeinflusst wird, wir wollen es die Emotion nennen, und es gibt ein Gefiihl, welches mehr vom
Gedanken beeinflusst wird, wir nennen es Empfindung. Die Emotion sagt uns dabei nichts
Wirkliches iiber die Welt und bringt uns deshalb auch nicht mit dieser in Beziehung. Sie sagt uns
allenfalls etwas tliber unser eigenes Begehren und fiihrt uns damit nur in uns selbst zuriick. Eine
Empfindung dagegen teilt uns etwas iliber unser Gegeniiber mit und schafft von daher auch eine
wirkliche Beziehung zu demselben.

11



Das Denken

Das reine Denken tun wir im Gegensatz zum Fiihlen und Wollen, aber auch im Gegensatz zu den
oftmals unbewusst automatisch in uns aufsteigenden Gedanken ganz bewusst. Wir konnen jederzeit
steuern, was wir denken und konnen nur mit vollem Bewusstsein denken. Einen Gedanken konnen
wir auch wie ein Bild vor uns stellen und uns objektiv mit ihm beschéftigen. Wenn wir unsere
Gefiihle so objektiv betrachten wollten, wiirde das nicht so leicht funktionieren, da wir uns mit
ihnen verwickeln wiirden. Wenn man nur sein Gefiihl sieht, dann wird man dieses vielleicht nur
stirker erleben als zuvor.

Es ist leicht, einen Gedanken objektiv anzuschauen, da wir im Gegensatz zum Gefiihl nicht von ihm
unbewusst beeinflusst werden. Dadurch, dass wir einen Gedanken betrachten, konnen wir ein
Gefiihl bekommen, welches uns beeinflusst, aber der Gedanke allein kann uns nicht unbewusst
beeinflussen, wenn wir ithn bewusst vor uns hinstellen.

Ahnlich ist es mit den Sinnesorganen. Wir kdnnen einen Gegenstand bewusst sehen, ohne dass er
uns direkt beeinflusst. Wir kdnnen ihn aber auch mehr unbewusst erleben. In diesem Fall kann er in
uns bestimmte Gefiihle oder Wirkungen verursachen, die uns auf unbewusste Weise beeinflussen.
Wie schon im Kapitel {iber das Wollen beschrieben, kann uns zum Beispiel Werbung, wenn wir
nicht bewusst nachdenken, wie sie uns zu manipulieren sucht, beeinflussen, indem sie in uns zum
Beispiel das Gefiihl und den Willensimpuls erregt, dass wir diese Sache unbedingt kaufen miissen,
ohne dass wir wissen, warum wir uns so dazu gezwungen fiihlen.

Unsere Wahrnehmungen und unsere Gedanken bilden das Tor zur Aullenwelt. Wenn wir sie bewusst
vollziehen, kénnen wir der Welt frei betrachtend gegeniiberstehen. Nehmen wir die Bilder und
Gedanken dagegen mehr passiv unbewusst in uns auf, so konnen sie uns dadurch auch auf
unbewusste Weise beeinflussen, wenn sich unsere eigenen Gefithle und verborgenen
Willensimpulse auf ungesehene Weise damit vermischen.

Deswegen sagte Rudolf Steiner in seiner Philosophie der Freiheit, dass sich der Mensch den Ideen
voll bewusst erlebend gegeniiberstellen miisse, da sie ansonsten Macht auf ihn ausiiben wiirden
(FuBnote7).

Unsere Gedanken zeigen sich im Kopf. Das Gehirn, das physische Organ des Denkens, liegt ja auch
im Kopf. Aber auch nach dem Tod, wenn kein Leben mehr im Kdorper ist, kann man den Schédel
noch erkennen. Er bleibt am ldngsten erhalten und spiegelt auch den Ausdruck der Seele wieder.
Man konnte davon sprechen, dass in der Form des Schidels das Bewusstsein des Menschen, der
sich da drin ausgedriickt hat, am ldngsten erhalten bleibt. So kann manchmal noch lange Zeit nach
dem Tod eines Menschen an seinem Schidel manche charakteristische Eigenschaft dieses
Menschen erkannt werden. Der Schédel kann also als Ausdruck fiir das bewusste Andenken an
einen Menschen erlebt werden.

Goethe zum Beispiel suchte einige Zeit nach dem Tod seines Freundes Friedrich Schillers, dessen
Schédel in einem Gebeinhaus und erkannte ihn unter vielen anderen. Er schrieb dazu in seinem
Gedicht ,,Schillers Schéadel* (FuBnote 8).

., Als ob ein Lebensquell dem Tod entspringe.

Wie mich geheimnisvoll die Form entziickte!
Die gottgedachte Spur, die sich erhalten!*

12



Mit dieser Aussage bringt Goethe zum Ausdruck, dass die Seeleneigenschaften eines Menschen, die
wéhrend des Lebens sich auch am Gesicht zeigen, noch iiber den Tod erhalten bleiben. Der Kopf ist
dasjenige Glied im Korper, das am ldngsten erhalten bleibt. Die éltesten Menschenfunde sind
hauptsédchlich Schédel.

Der Kopf ist auch gewisser Mallen ein Bewusstseins-Zentrum im Korper. Denn das Gehirn, was ja
im Kopf sitzt, integriert alles, was im Kdorper vor sich geht und hat ein Bewusstsein vom ganzen
Organismus. Wenn wir einen Reiz an einem Nerv spliren, zum Beispiel eine Sinneswahrnehmung,
wird dieser Reiz an das Gehirn weiter geleitet, und dort wird er uns dann bewusst. Das Gehirn
koordiniert aber nicht nur das Nervensystem, sondern erlebt {iber das sogenannte vegetative
Nervensystem auch die Vorgénge im vegetativen System und im Rhythmischen System.

Rudolf Steiner beschreibt dies folgendermalBlen: ,, Dieser Lebertdtigkeit entspricht irgendeine
Tdtigkeit im menschlichen Kopfe oder Gehirne. Hier im Unterleib ist die Leber relativ abgesondert
von den andern Organen, von Nieren, Magen und so weiter. Im Gehirn flief3t alles ineinander, da
fliefit die Lebertdtigkeit mit den andern Titigkeiten zusammen, so daf3 der Kopf der grofse
Zusammenfasser ist alles desjenigen, was im Organismus vor sich geht “ (FuBBnote 9).

So wie im Kopf iiber alle Vorgiinge des Korpers zusammen eine Art Uberblick geschaffen wird, so
konnen wir auch mit unserem Denken unser Seelenleben und alle Wahrnehmungen, die wir uns
von der Welt mittels des Kopfes verschafft haben, iiberschauen, zusammen fithren und steuern.

Der Kopf ist damit mit seinen Sinnen einerseits das Tor zur Au8enwelt und andererseits derjenige,
der durch seine Denkfdhigkeit die Wahrnehmung der AuBenwelt zu einem {ibergeordneten
Gedanken, zu einem Ganzen integrieren und Zusammenhénge schaffen kann. Zugleich ist er auf der
einen Seite in der Lage durch bewusste Gedanken und Vorstellungen Einfluss auf die Gefiihle und
den Willen zu nehmen. Auf der anderen Seite kann er aber auch durch starke Emotionen und
unbewusste Willensimpulse, so verwirrt werden, dass er seine klare Gedanken- und
Wahrnehmungsfahigkeit verliert.

13



Die drei Seelenglieder Denken, Fithlen und Wollen in ihrer
gegliederten Form

Wir sehen nun also, dass es jeweils zwei Modifikationen vom Denken, vom Fiihlen und vom
Wollen gibt. Mit der ersten und reinen werden wir uns in diesem Kapitel beschiftigen. Mit der
anderen werden wir uns in einem weiteren Kapitel beschiftigen. Das reine Denken bildet sich durch
das bewusste Wahrnehmen der AuBlenwelt und die Beschéftigung mit ihr. Es bildet sich also
dadurch, dass es Kontakt mit der Aulenwelt aufnimmt und sich mit ihr beschéftigt. Es lebt also
eigentlich aulen vom Menschen und bringt den Menschen damit mit dem Aufen in Verbindung.

Das gegliederte Fiihlen, oder auch die Empfindung, entsteht dadurch, dass wir den von auflen
kommenden Gedanken und die Wahrnehmung in uns hinein nehmen und uns ein Gefiihl dazu
bilden. Wenn wir zum Beispiel den Gedanken haben, wie ein guter Unterricht aussehen konnte,
nehmen wir diesen Gedanken in uns hinein und bilden in uns zum Beispiel die Empfindung des
Schonen und Wahren. Diese Empfindung strahlt dann im Unterricht wiederum auf unsere Schiiler
aus. Das Gefiihl kommt also von Auflen nach innen und geht dann wieder von uns nach auflen. Es
ist also eine Bewegung gleich der Atmung, die ja auch immer im Rhythmus von Ein- und Ausatmen
ist.

Das Wollen hingegen muss ganz innen bleiben. Wenn
wir etwas wahrnehmen, uns einen Gedanken und dann
auch ein Gefiihl dazu bilden, dann ist es allein eine
Sache von unserem Gefiihl und unserem Gedanken, ob
sie so stark sind, unser Wollen dazu zu bringen, die
Handlung auch ausfiihren zu wollen.

Wihrend sich das Denken stark an der Aullenwelt
entwickelt, lebt das Gefiihl zwischen auflen und innen
und das Wollen lebt allein im Inneren des Menschen.
So sehen also die drei Seelenglieder in ihrer
gegliederten Form aus. Doch wie driicken sie sich jetzt
nach auflen hin aus?

Ein Mensch, der zu einer solchen Gliederung seines
Seelenlebens féahig ist, wird sich zum Beispiel in einem
Streit ganz klar liberlegen, was gerade los ist und wie
er die Situation 16sen kann. Er wird sich darum
bemiihen, einen klaren und gesunden Bezug zu dem
aullen Erlebten zu schaffen. Dann wird er eine Idee
haben, zu dieser Idee kommt dann halb bewusst ein
Gefiihl von auBlen nach innen, und dann entsteht in Abbildung 6: Der dreigliedrige
ithm der Wille das Gedachte umzusetzen. Mensch, Rudolf Steiner

Nehmen wir Gandhi, den ich schon in der Einleitung

erwahnt habe. Er sah wie die Englidnder die Inder unterdriickten. Auf diesen Sinneseindruck hin
entstand ein Gefiihl der Ungerechtigkeit. Dieses Gefithl kam vom Sinneseindruck und von dem
Ideal, und damit von dem Gedanken der Gerechtigkeit, also von au3en, in ihn hinein, nach innen.

14



Jetzt lieB er dieses Gefiihl aber nicht einfach in sich hinein. Sonst hitte er einfach rebellierte. Er
nahm stattdessen dieses Gefiihl wieder heraus und betrachtete es vor dem Hintergrund des
Gedankens der Gerechtigkeit. Aus diesem heraus machte er sich iiber die Situation der
Unterdriickung und wie diese gedndert werden konne Gedanken.

Da er nun das Gefiihl nicht einfach walten liel3, sondern es aus dem Gedanken der Gerechtigkeit
heraus ins Bewusstsein nahm, bemerkte er, dass es den Indern nicht gut tat unterdriickt zu werden,
und den Englédndern ebensowenig andere Volker zu unterdriicken. Dieser Gedanke fiihrte ihn zum
Ideal des Gewaltlosen Widerstands. Diese Idee nahm er nun in sein Gefiihl und empfand es als
etwas Wahres. Aufgrund seines Ideals und seines darauf folgendem Gefiihl, wollte er diesen
Gewaltlosen Widerstand dann auch ganz in seinem Innern ausfiihren.

Dieser Entschluss zur Gewaltlosigkeit fiihrte dazu, dass Indien relativ friedlich zu seiner
Eigenstandigkeit gelangte. Wir sehen also, dass eine Ordnung der drei Seelenglieder zu einem
groBeren Frieden fiihrt. Dies sagte auch schon Rudolf Steiner vor dem Ersten Weltkrieg, wie in der
Einleitung erwédhnt, mit dem Zitat:

., Manches wdire anders in der Welt, wenn es ohne weiteres moglich wire, die Begierden, Wiinsche
und Leidenschaften nach den Grundsdtzen des Herzens und Verstandes zu regeln. “ (Fullnote 1).

Wenn es also, wie heraus gearbeitet, moglich wére den menschlichen Willen nach dem klaren

Gedanken und der von auflen nach innen und wieder nach auflen ausstrahlenden Empfindung zu
fithren, entstiinde eine groBere Friedenskraft in der Welt.

15



Denken, Fiihlen und Wollen in nicht gegliederter Form

Wenn Denken, Fiihlen und Wollen nicht zueinander gegliedert sind, schaut das Endergebnis anders
aus. Ein nicht gegliedertes Denken geht mit der Wahrnehmung nicht nach auflen, sondern hort
einzig und allein auf seinen Willen und sein Gefiihl. Wir sehen zum Beispiel etwas, nehmen es nicht
voll ins Bewusstsein, bekommen ein Gefiihl und denken dann. Wir sehen zum Beispiel ein offenes
Feuer und bekommen Angst. Dann denken wir, wir miissen wegrennen. Wenn wir das Gefiihl der
Angst ins Bewusstsein genommen hitten und uns kurz iiberlegt hétten, was zu tun ist, hitten wir
vielleicht gesehen, dass das Feuer klein genug ist, um es zu l6schen. Der Gedanke ist also nicht
nach auflen gegangen, um sich der Situation vollbewusst zu werden, sondern er hat nur auf das
Gefiihl und den unbewusst aufsteigenden Willen gehort, ohne seinen Gedanken erst richtig in
Beziehung mit der Situation zu bringen.

Das ungegliederte Gefiihl, ldsst sich direkt von Sinneseindriicken beeinflussen, ohne dass ein
Bewusstwerden des Sinneseindrucks durch das Hereinfiihren eines bewussten Gedankens
stattfindet. Wenn wir zum Beispiel geschlagen werden, entsteht bei uns vielleicht das Gefiihl der
Wut und aus diesem Gefiihl schlagen wir dann zuriick. Wir haben das Gefiihl also in uns hinein
genommen, aber vergessen es wieder ins Bewusstsein zu nehmen, es also wieder heraus zu fiihren
und unter Einbeziehung eines Gedanken in Betracht zu nehmen. So hat das Gefiihl seine gesunde
Mittelstellung zwischen dem Aullen und dem Innen verloren, und ldsst sich also vom unbewussten
Willen - und damit vom ungelduterten Innenleben ohne Auflenbezug - fiihren.

Der Wille sollte ja idealerweise zur Ruhe kommen, um sich einerseits ganz dem Gedanken und der
Wahrnehmung hinzugeben und sich andererseits von diesen fiihren zu lassen. Beim ungegliederten
Willen sieht das anders aus. Er macht sich selbststindig vom Denken und bdumt sich auf. Statt ein
ruhiges Zentrum zu bilden, welches auf gesunde Weise mit dem Auflen in Beziehung tritt, kommt er
zum Vorschein und macht sich selbststindig. Er bldht sich gewissermaBlen eigenwillig auf ohne
einen wirklichen Inhalt durch das Auflen zu bekommen. Wenn ein Kind zum Beispiel siichtig nach
StiBigkeiten ist, wird es - wenn es eines Tages auf der anderen StraBlenseite einen SiiBwarenladen
sieht - einfach so iiber die Stralle rennen, ohne zu bedenken, dass auf der Stralle Autos fahren. So
kann es, weil es einfach seinem rohen Willen gefolgt ist, zum Beispiel einen schweren Unfall
erleiden. Das Kind ist noch nicht in der Lage seinen ungefiihrten Willen durch einen gesunden, von
Gedanken und Wahrnehmungen getragenen Aulenbezug zu fithren. Dadurch dass der Wille das
Seelenleben noch unbewusst fiihrt und das Gefithl thm wie blind folgt entsteht also eine
Zerstorungskraft.

Dieses Phdanomen, dass der Mensch blind seinem ungefiihrten Willen und damit den unbewusst in
thm aufsteigenden Kriften folgt, kann man oft in der Geschichte erleben. Es ist sicherlich die
Ursache vieler Kriege und Konflikte, in deren Folge grof3e Zerstorungskréfte in der Welt entstehen.

Schon der griechische Philosoph Plato wusste um 300 v. Chr. um diese Problematik und Gefahr
jener rohen, ungefiihrten Willenskrdfte im Menschen. Er beschrieb die Seele dhnlich wie Rudolf
Steiner aus drei Teilen bestehend: Dem verniinftigen, dem muthaften und dem begehrenden Teil.
Dabei verglich er die menschliche Seele mit einem Wagen, auf dem ein Wagenlenker sitzt, der zwei
vor den Wagen gespannte Pferde zu fithren sucht. Das eine Pferd ist dabei das edle Ross, welches
Plato mit dem Mut in Verbindung bringt. Das andere Ross dagegen ist ein ungestiimes Tier und
reprisentiert nach Platon das rohe ungestiime Begehren des Menschen. Der Kutscher wiederum
verkorpert die Vernunft.

16



Auch Platon lokalisiert das Ross des Begehrens und damit den rohen Willens &hnlich wie Rudolf
Steiner im Unterleib, also im Stoffwechsel-GiedmalBlenbereich des Menschen. Das Ross des Mutes
sitzt bei Platon wie auch bei Rudolf Steiner im Brustbereich, wihrend die Vernunft im Kopf des
Menschen angesiedelt ist.

Wenn der Kutscher den Wagen
lenkt, dann findet der Wagen
seinen Weg. Der Gedanke - der
Kutscher - steht also klar und frei
im Raum und gibt dem Mut -
stellvertretend fiir das Gefiihl -
und dem Begehren, welches fiir
den Willen steht, ein Ziel und
eine inhaltliche Fiihrung. Bricht
das ungestliime Pferd - der Wille -
allerdings aus und entzieht sich
somit der Fithrung des Gedanken,
so landet der Wagen schlief3lich
im Graben oder die Achse bricht
und der Wagen wird zerstort.

Abbildung 7: Platons Seelenwagen

Ahnlich ist es auch mit der Seele. Wenn wir uns vom rohen und ungegliederten Willen fiihren
lassen, flihrt das letztendlich immer zur Zerstérung, wie wir es oben am Beispiel des achtlos
getriebenen, iiber die Strafle eilenden Kindes gesehen haben.

17



Rudolf Steiners Dreigliederungsidee angewendet auf die Soziale
Gesellschaft als Antwort auf den ersten Weltkrieg

Als Rudolf Steiner sah, wie sich die Menschheit durch den ersten Weltkrieg selbst zerstorte,
versuchte er die Dreigliederung des menschlichen Seelenlebens auf die Gesellschaft zu iibertragen,
um dieser damit einen friedlichen Weg des Zusammenwirkens und der Weiterentwicklung zu
zeigen. SchlieBlich erlebte er, wie die Unfahigkeit des Menschen sich im Willen wirklich aus klaren
Vernunftgedanken zu fiihren, unendliches Leid im sozialen Miteinander der Menschheit schuf.
Auch der Klassenkampf zwischen Arbeitern und Unternehmern, Proletariern und Biirgerlichen und
damit auch zwischen arm und reich sowie der wenig aussichtsreiche Versuch diesen Kampf durch
den Marxismus zu 16sen, veranlasste ihn zu dieser Ausarbeitung seiner Dreigliederungsgedanken.

Die ,,Soziale Frage® und die Idee der Dreigliederung stellte er im Rahmen einer Vielzahl von
Vortragen auch vor Arbeitern vor und verdffentlichte hierzu ein Buch mit dem Titel ,,Die
Kernpunkte der sozialen Frage“. Aulerdem besprach er seine Ideen auch mit einzelnen Politikern,
namentlich mit Prinz Max von Baden, die in der Neuordnung Deutschlands nach dem Ersten
Weltkrieg eine zentrale Rolle spielten. In seinem Buch ,,Die Kernpunkte der Sozialen Frage* leitet
Rudolf Steiner sein Forschen nach der Losung der ,,Sozialen Frage* mit folgenden Worten ein:

»Das Soziale Leben der Gegenwart stellt ernste, umfassende Aufgaben. Forderungen nach
Neueinrichtungen in diesem Leben treten auf und zeigen, dass zur Losung dieser Aufgaben Wege
gesucht werden miissen, an die bisher nicht gedacht worden ist.“ (FuBBnote 10).

Er sah also durchaus eine hohe Dringlichkeit, die Soziale Frage zu 16sen, da fiir ihn klar war, dass
weitere Konflikte und Kriege zu flirchten seien, wenn diese nicht gelost werden wiirde. Er forderte
deshalb in seinem Werk dazu auf, vollkommen neue und mutige Wege zu suchen, die die geistig-
seelische Wirklichkeit und damit die Seele des Menschen in ihrer oben erlduterten GesetzméBigkeit
einbeziehen.

Bedenkt man, dass nur wenige Jahre spiter abermals ein groBer Weltkrieg Europa heimsuchte, so
kann man sagen: Eine der groBen Tragiken dieser Zeit ist, dass die Mitwelt seine, aus dem
Seelenleben abgeleiteten und fiir die soziale Gemeinschaft erweiterten Ideen noch nicht
ausreichend verstehen konnte oder auch wollte, um diese dann auch zur Umsetzung zu bringen.

Dadurch, dass die Idee des dreigegliederten sozialen und auch seelischen Organismus also nicht in
der Politik und Gesellschaft ankam, baute die Politik weiterhin auf einem ungegliederten
Seelenleben auf, so dass sich rohe Willens- und Machtimpulse weiter in der Menschheit breit
machen konnten. Der Menschheit gelang es offensichtlich nicht, wie oben beschrieben, aus klaren
Gedanken heraus die Welt wahrzunehmen und dadurch zu neuen Gesellschaftsordnungen und
einem friedvollen Handeln zu gelangen. So stiel3 sie, da jeder seinem rohen Willen folgte, immer
wieder aneinander an, und es konnte nach dem Tode Steiners 1925 abermals zu einem Weltkrieg
kommen.

Es kann also die GesetzmaBigkeit festgehalten werden, dass es in der Welt offensichtlich immer

wieder zu groBer Zerstorung kommen muss, solange diese Ideen Rudolf Steiners nicht in der
rechten Weise verstanden und vom Menschen aufgegriffen werden.

18



Auch heute stehen wir wieder vor zwei Kriegen, die leicht zu einem Weltkrieg, ja sogar zu einem
atomaren Krieg ausufern konnten. (Die Rede ist von dem Ukrainekrieg und dem Krieg im mittleren
Osten.) Bedenkt man, dass - wie sich aus dem historischen Zusammenhang heraus erkennen ldsst -
Kriege immer dann entstehen, wenn die Menschen ihrem rohen Willen folgen, so erscheint es
gerade in unserer Zeit auferordentlich wichtig, die Dreigliederung des Sozialen Organismus
aufbauend auf dem menschlichen und dem seelischen Organismus zu verstehen und zu leben.

Deshalb mdchte ich nun auf Grundlage der Dreigliederung des menschlichen Organismus und des
dreigegliederten Seelenlebens den Versuch unternehmen, einen gesunden dreigegliederten sozialen
Organismus, wie ihn Rudolf Steiner gedacht hatte und wie er umgesetzt werden konnte, einmal zu
beschreiben.

19



Dreigliederung des Sozialen Organismus in Wirtschaftsleben,
Rechtsleben und Geistesleben

Die Soziale Dreigliederung besteht aus den drei Teilen Wirtschaftsleben, Rechtsleben und
Geistesleben und deren lebendigen Zusammenwirken. Durch ihr Zusammenwirken sollen sie nach
den Vorstellungen Rudolf Steiners den zentralen Einheitsstaat ablosen und sich selbst verwalten. So
sagte Steiner: ,,Die Einheit des ganzen sozialen Organismus wird entstehen aus der selbststindigen
Entfaltung seiner drei Glieder.* (Fullnote 11)

Die drei Glieder des Sozialen Organismus werden auch den drei Teilen des menschlichen
Organismus zugeordnet, der ebenso wie der soziale Organismus nur durch das Zusammenwirken
der drei  Glieder Sinnes-Nervensystem, Herz-Rhythmussystem und  Stoffwechsel-
GliedmaBensystem existieren kann.

Das Geistesleben

Zum Geistesleben, in dem der Mensch aus dem Geist heraus schopferisch ist, gehdren
offensichtlich die Bereiche Bildungswesen, Kunst, Religion und Wissenschaft. Dieser Teil der
Gesellschaft muss durch Freiheit geregelt werden. Das heiflt, er muss frei sein von Normen,
Meinungen, Geld, Gefiihlen und anderen Eingriffen des Willens. Es darf nur der Wahrheit, der
Erkenntnis und seinem eigenen wahrhaftigen Gewissen verpflichtet sein. Allgemein konnte man
damit sagen, das Geistesleben umfasst den Bereich des Menschen, in dem der Mensch nur seinen
geistigen Idealen verpflichtet ist und aus diesen heraus tdtig ist.

Im menschlichen Organismus gleicht es dem Stoffwechsel-GliedmaBensystem, welches den
menschlichen Willen reprisentiert. Dieser muss ebenso wie das Geistesleben frei von jeglichen
unbewussten Einfliissen sein und darf
sich ausschlieBlich von klar geschauten
und durchdachten Gedanken leiten
lassen.

Das Geistesleben stellt dem Rechtsleben
und dem Wirtschaftsleben seine aus
Freiheit = gewonnenen  Ideen  zur
Verfiigung, auf dass jene aus diesen
Ideen heraus in Unabhingigkeit titig
sein konnen.

Wissenschaft, die Religion oder die  Abbildung 8: Die DOIf;chule

Kunst dem Geistesleben entspringen und

der Gesellschaft die nétigen Ideale und

Ideen zur Verfligung stellen, bereichert das Geistesleben durch seine Ergebnisse die anderen beiden
Teile des sozialen Organismus und verschaftt ihnen so gewissermafien - wie auch der menschliche
Stoffwechsel dem Organismus - die ndtige Nahrung.

Indem zum Beispiel die Bildung, die

20



Ahnlich wie die Beine im menschlichen Organismus verleiht das Geistesleben somit der
Gesamtgesellschaft ihren Stand. Wie die menschlichen Arme und Hidnde muss auch das
Geistesleben zum Wohle des Ganzen unermiidlich schopferisch tétig sein.

So wie die Nahrung im gesunden Organismus nicht einfach passiv konsumiert werden darf, so
diirfen auch die vom Geistesleben zur Verfiigung gestellten Ideen nicht konsumiert werden.
Vielmehr miissen sie wie die Nahrung durchgearbeitet, in ihrem inneren Sinn verstanden, aufgeldst
und in eine neue Form verwandelt und individualisiert werden. Wenn beispielsweise das
Geistesleben in Form einer juristischen Wissenschaft gewisse GesetzmifBigkeiten herausgearbeitet
hat wie etwa diejenige, dass der Mensch nicht stehlen soll, so liegt es nun beim Rechtsleben diesen
Gedanken nicht in starrer Weise anzuwenden, sondern individuell zu verstehen. Wenn
beispielsweise ein Mensch einem anderen Menschen einen Gegenstand wegnimmt, mit dem jener
etwas boses zu tun plante - also zum Beispiel eine Waffe - dann wird ein gesundes und
unabhingiges Rechtsleben eigenstindig erkennen miissen, dass dies nicht dem Tatbestand des
Stehlens entspricht, da der Betreffende dem anderen nichts weggenommen hat, sondern ihm
vielmehr eine Moglichkeit gegeben hat das in ihm lebende Unrecht nicht zu tun. Das Rechtsleben
muss also den vom Geistesleben gegebenen Gedanken eigenstindig in Hinblick auf seinen inneren
Sinn verstehen lernen und bleibt damit vom Geistesleben unabhéingig.

Ebenso muss auch das Geistesleben vom Wirtschaftsleben und dem Rechtsleben unabhingig
bleiben. So darf das Geistesleben nicht durch das sogenannten Nutzprinzip missbraucht werden.
Dies wire der Fall, wenn sich das Wirtschaftsleben oder auch der Staat - wie heute iiblich - {iber
finanzielle Mittel in die Inhalte der Forschung einmischen wiirde, so dass nur das erforscht werden
darf, was das Wirtschaftsleben als niitzlich betrachtet.

Sobald also das Rechts- oder das Wirtschaftsleben das Geistesleben, wie zum Beispiel die
Wissenschaft fiir ihre Zwecke zu nutzen suchen, verliert das Geistesleben seine
Daseinsberechtigung, da es gewissermallen bestechlich geworden ist, wihrend es eigentlich frei und
unabhingig titig sein miisste.

Man spricht heutzutage zwar von der freien Wissenschaft und der freien Lehre, dabei vergisst man
aber, dass die Lehrstellen ja vom Staat geschaffen sind, und sogar ein Lehrplan vorgegeben ist.
Auch in ihren Inhalten ist die Wissenschaft nur scheinbar frei. Da der Staat manche
wissenschaftlichen Forschungen unterstiitzt und manche nicht, ist sie letztlich ja wiederum vom
Geld und damit vom Staat abhéngig, also nicht frei, so wie es fiir das Geistesleben nétig wire.

So konnen wir zusammenfassend feststellen, dass in unserer Gesellschaft ein freies Geistesleben
noch nicht existiert.

Was aber ist mit Freiheit eigentlich tiberhaupt gemeint? Da hieriiber keineswegs Einigkeit herrscht,
soll der Begriff der Freiheit hier einmal ndher erldutert werden.

Die einen sagen, Freiheit sei, wenn jeder tun und lassen kann, was er mochte. Jedoch bemerken wir
rasch, dass dieser vereinfachte Begriff der Freiheit nicht mit einem sozialen Organismus und auch
nicht mit sich selbst vereinbar ist. Wenn zum Beispiel jemand einen Menschen einsperren mochte,
da er ihn hasst, und wenn er tun und lassen konnte, was er wollte, konnte er dies einfach willkiirlich
tun. Damit aber wire ja die Freiheit der eingesperrten Person eliminiert, da diese nicht mehr tun
konnte, was sie wollte. Wir sehen also, wenn wir von dieser Definition von Freiheit ausgehen
wiirden, wiirde die Freiheit eines Menschen die Freiheit des anderen einschridnken oder gar
eliminieren. Deswegen hat sich der Satz geprégt: Freiheit ist, wenn man tun und lasen kann, was

21



man will, ohne die Freiheit anderer Menschen einzuschrinken. Damit aber ist der Begriff der
Freiheit, solange wir ihn rein duBerlich betrachten, in sich selbst eingeschriinkt. AuBerlich gesehen
kann es also eigentlich keine absolute Freiheit geben. Wie aber sieht es aus, wenn wir den Begriff
innerlich, also mehr in Hinblick auf die Seele des Menschen betrachten?

In den vorangehenden Abschnitten wurde bereits gezeigt, dass der rohe und ungestiime Wille des
Menschen keineswegs frei ist. Vielmehr wird er ja auf unbewusste Weise von vielen anderen
Umsténden beeinflusst, wie etwa von unbewusst in uns wirkenden Vorstellungen und ungesehen auf
uns einstromenden Umwelteinfliissen.

Rudolf Steiner sagt deshalb {iber den ungeschulten und damit noch rohen Willen: ,,Lesen Sie
nach ... was fiir einen grofien Wert ich darauf gelegt habe, dafs nicht gefragt werde nach der
Freiheit des Willens. Der sitzt unten, tief unten im Unbewufsten, und es ist ein Unsinn, nach der
Freiheit des Willens zu fragen; sondern man kann nur von der Freiheit der Gedanken sprechen.
(FuBnote 12) Wir kénnen also laut Steiner nicht frei im Willen sein, solange er unbewusst ist. Wir
konnen nur frei im Gedanken sein.

Die Gegner der Freiheit meinen, der Mensch sei nicht frei. Er tut zwar, was er will, doch kann er
nicht frei entscheiden, ob er es will oder nicht, da er nicht weill, warum er es will. So ist er von
demjenigen, was ihn in seinem Wollen beeinflusst nicht frei, da dieses ja bestimmt, was er tut.

Nun sagt Steiner hierzu: ,,Nicht darauf kommt es an, ob ich einen gefassten Entschluss zur
Ausfiihrung bringen kann, sondern wie der Entschluss in mir entsteht.” (Fulinote 13)

Es geht also bei der Freiheitsfrage nicht darum, ob ein Mensch tun kann, was er mochte, sondern
darum, ob er sich der Ursache seines Wollens bewusst ist oder nicht. Wenn er sich der Ursache nicht
bewusst ist, so kann er nicht wissen, warum er es will und ist dementsprechend unfrei in seinem
Wollen. Wenn er sich allerdings des Grundes seines Wollens bewusst ist, so ist er frei. Da er sich
frei zu einem Gedanken entschliefen kann, und da er sich des Gedankens bewusst ist, kann er sich
nun auch bewusst dazu entschlieen diese Sache zu tun. Ein Mensch ist also dann frei, wenn er sich
des Grundes seines Wollens und Handelns vollkommen bewusst ist, und dieses Wollen nach der
bewussten Erkenntnis steuert. Dies aber muss der Mensch erst miihsam lernen.

Ubertragen auf das Geistesleben heift dies also jetzt nicht, die Richter, Lehrer und so weiter kénnen
tun, was sie wollen, sondern sie miissen das tun, was sie in Freiheit eines Ideals fiir richtig erkannt
haben, damit sie frei sind. In diesem Sinne darf das Geistesleben also keinesfalls beliebig sein. So
frei und unabhdngig es also von allen duBleren und gesellschaftlichen Einmischungen und
Einflussnahmen zum Beispiel durch Wirtschaftsinteressen sein muss, so verbindlich muss es sich
auf der anderen Seite der innersten Wahrhaftigkeit verpflichten. Man konnte deswegen davon
sprechen, dass das Geistesleben auf der einen Seite von allen materiellen Beeinflussungen frei, und
auf der anderen Seite dem geistigen Prinzip der Wahrheit verpflichtet sein muss. Freiheit und
Wahrhaftigkeit sind deshalb die Ideale des Geisteslebens.

22



Das Rechtsleben

Das Rechtsleben umfasst das eigentlich politische System und regelt den Umgang der Menschen
untereinander. Es hat die Aufgabe fiir das rechte Miteinander der Menschen zu sorgen. Nach Rudolf
Steiner soll es nach dem Prinzip der Gleichheit geregelt werden. Es steht dabei mit dem
rhythmischen System und damit auch mit dem rechten Empfinden fiir das richtige und gerechte
Miteinander im Zusammenhang. Wie das rhythmische System im menschlichen Organismus gleicht
auch das Rechtsleben in der Gesellschaft einem die Pole des Wirtschafts- und Geisteslebens
ausgleichenden Prinzip und bringt sie in Beziehung miteinander. So stellt es eine Ordnung gebende
Kraft im sozialen Organismus dar.

Nun kénnte man denken, dass zumindest in Europa das Ideal der Gleichheit im Rechtsleben bereits
gegeben ist, denn es heiflt ja: Alle sind vor dem Gesetz gleich. Dabei diirfen wir das Ideal der
Gleichheit aber nicht zu einfach denken. Eine damit im Zusammenhang stehende Frage ist, ob die
Gesetzgebung, also die Entwicklung der Gesetze, in Deutschland durch das demokratisch gewihlte
Parlament, dem Ideal der Gleichheit entspricht. Zunédchst wiirde man dies bejahen, denn alle
wahlberechtigten Biirger des Landes konnen ja mit gleich gewerteten Stimmen Parlamentarier ins
Parlament wihlen, und diese konnen dann mit
gleicher Stimmberechtigung iiber einen Gesetzes-
entwurf abstimmen. Unser Rechtsleben und unsere
Demokratie scheint also durchaus auf dem Prinzip
der Gleichheit zu basieren.

Doch hétten wirklich alle Menschen die gleichen
Moglichkeiten auf das Gesetz Einfluss zu nehmen?
Ein  reicher Mensch koénnte zu einem
Parlamentarier gehen und ihm Geld dafiir bieten,
dass dieser fiir seine Interessen abstimmen wiirde.
Und je nach dem, wie viel Geld er hétte, konnte er
desto mehr Parlamentarier mit Geld bestechen fiir
seine Interessen zu stimmen. So hitten also reiche
Menschen mehr Mdoglichkeiten die Gesetze zu
beeinflussen als drmere Menschen. AuBerdem
konnte ein reicher Biirger nicht nur auf die Politiker
direkt Einfluss nehmen, sondern konnte auch die
Meinung der Menschen dadurch beein-flussen, dass
er einige grofle Zeitungen oder andere Medien
kaufen wiirde und den dort berichtenden
Journalisten dann sagen wiirde, was sie in seinem
Interesse zu schreiben hitten. Damit die Menschen
nicht denken wiirden, diese reiche Person wiirde
thre Meinung beeinflussen, konnte sie dann ihre
eigenen Interessen als wissenschaftliche Forschung
in den Medien prisentieren und tarnen.

Abbildung 9: Die Gleichheit im Rechtsleben
Auch bei scheinbar demokratischen Plattformen

wie beispielsweise Wikipedia konnte die Macht der

Reichen eine Rolle spielen. Denn Wikipedia funktioniert ja so, dass jeder hinein schreiben kann,
was er will, und das, was die meisten schreiben, wird am Ende in dem Artikel iibernommen. Es
haben also alle gleiche Rechte, und die Kraft der Mehrheit entscheidet.

23



Aber gerade die Entscheidung rein durch die Mehrheit konnte die Liicke sein, in die reiche
Menschen hinein gehen konnten, um die Meinung zu bestimmen. Denn sie hétten ja das Geld dazu,
viele Menschen dafiir zu bezahlen, das zu schreiben, was ihren personlichen Interessen entspricht,
so dass diese die Mehrheit ergeben wiirden.

Es wire in Europa also tatsdchlich ohne rechtliche Konsequenzen moglich, die Politik und die
Meinung der Menschen durch Geld zu beeinflussen. Unser Rechtsleben verfiigt offensichtlich {iber
keine sicheren Moglichkeiten, um sich zum Beispiel vor wirtschaftlicher direkter oder indirekter
Einflussnahme zu schiitzen. Demnach wére unser europdisches Rechtsleben also keineswegs so
sicher auf dem Prinzip der Gleichheit gegriindet, wie es auf den ersten Blick erscheinen
mag.Vielmehr lisst es grundsatzlich zu, dass einige Menschen mehr Macht ausiiben konnen als
andere.

Um das Ideal der Gleichheit zu realisieren, miisste also die Meinung, die in der Folge von
Bestechung oder Manipulation, also aus Unfreiheit vertreten wird, anders gewertet werden, als die
Meinung, die durch klar und logisch durchdachte Gedanken und damit aus der Freiheit heraus
entstanden ist. Wie aber ist das mit der Gleichheit vereinbar?

Dafiir miissen wir uns bewusst machen, worin das Ideal der Gleichheit nun eigentlich besteht, und
wo es seine Berechtigung hat. Die géngigste Definition ist, dass alle Menschen gleich behandelt
werden. Das konnte im Praktischen so falsch verstanden werden, dass der Morder, der aus Hass,
Gewinnsucht oder dhnlichen Motiven und damit aus vollkommener Unfreiheit heraus getotet hat,
genau so bestraft werden miisste wie der, der aus einer Notlage oder aus einer Selbstverteidigung
einen anderen Menschen tdtet, und damit aus einer gewissen Logik und aus einer groferen Freiheit
heraus.

Mit unserem Rechtsempfinden merken wir sofort, dass es falsch ist einen Mord aus
Selbstverteidigung und Mord aus Hass gleich zu bewerten, denn es kommt eben auf das Motiv des
Taters an. Wie frei ist das Motiv? Wie stark ist es von einem Gedanken geleitet? An dem Beispiel
sehen wir, dass es falsch wire, wenn wir das in uns lebende Bild von Gleichheit, also alle miissen
gleich behandelt werden, nur auf die duleren Handlungen der Menschen beziehen wiirden. Dies
miissen wir beriicksichtigen, wenn wir um den richtigen Gleichheitsbegriff ringen. Mit einer rein
dufleren Definition des Gleichheitsbegriffes kommen wir also ebenso wenig weiter, wie wir es mit
einer &dulleren Betrachtung des Freiheitsbegriffes gekommen sind. Vielmehr miissten wir
offensichtlich fragen, wieweit entspringt das Motiv einem stimmigen Gedanken und damit einer
gewissen Logik und Freiheit oder wieweit entspringt es nur niederen Trieb- oder Giermotiven, die
jeder Stimmigkeit und hoheren Logik entbehren und sich deshalb gegen die Welt stellen.

Der Gleichheitsbegriff miisste sich also vielmehr auf die inneren Motive als auf die &uBeren
Handlungen beziehen, aus denen heraus ein Mensch eine Handlung vollzieht. Fiir die Beurteilung,
ob eine Handlung richtig ist oder nicht, miissen demnach die geistig-seelischen Motive
beriicksichtigt werden und die Handlung entsprechend bei gleichgearteten Motiven auch gleich
gewertet werden? Ist das Motiv ein reiner, stimmiger, gut mit der Welt in Zusammenhang stehender
Gedanke, so ist das Motiv als ,,gut” und ,,richtig® zu werten. Lebt in dem Motiv nur eine Gier, die
der Logik und damit dem Ganzen widerspricht, so muss es als ,,schlecht und damit ,,falsch®
angesehen werden.

Unser Rechtsleben bemiiht sich zwar an vielen Stellen die Motive eines Téters in die Bewertung

einzubeziehen und damit dem Grundsatz der Gleichbehandlung gerecht zu werden. An vielen
Stellen aber ist dieses Ideal der Gleichheit noch keinesfalls gewahrt.

24



So gibt es zum Beispiel einige Straftaten, die Geldstrafen zur Folge haben, doch wenn die
verurteilte Person nicht genug Geld hat, um diese Geldstrafe zu bezahlen, muss sie eine
Freiheitsstrafe im Gefiangnis absitzen. Es ist also auch hier so, dass arme Personen, die sich die
Geldstrafe nicht leisten konnen, schlechter behandelt werden als reiche Menschen, die dann nur
eine Summe Geld bezahlen miissen.

Auch ein anderer Aspekt bei der Rechtsverfolgung und Rechtsausiibung unserer Gesellschaft fallt
auf, der zeigt, dass das Prinzip der Gleichheit noch nicht immer im idealen Sinne in unserem
Rechtsleben realisiert ist: So haben wir es immer mit einem ungleichen Gefille zwischen
demjenigen, der die Macht des Gesetzes ausiibt und dem, der die Gesetze befolgen muss, zu tun.
Denn wihrend derjenige, der zum Beispiel einen Urteilsspruch durchsetzt, iiber Macht verfiigt und
diese gegebenenfalls auch missbrauchen kann, wird dem anderen, der sich dem Gesetz fligen muss,
jede Macht genommen.

Ein wirklich auf Gleichheit basierendes Rechtsleben miisste demnach dafiir sorgen, dass selbst die
das Recht durchsetzenden Organe dies nicht Krafts einer Macht tun diirften, sondern allenfalls aus
einem klaren und gut mit dem Betreffenden in Beziehung tretenden Gedanken heraus, der so
logisch ist, dass er geistig vor einer Gemeinschaft Bestand haben kann. Nur dadurch koénnte
zwischen dem zu Beurteilenden und dem Beurteilenden selbst der Zustand der Gleichheit
hergestellt werden. Der Richter, der ein Urteil spricht, wie zum Beispiel das iiber einen Dieb,
miisste im Moment des Urteilsspruches vor seinem eigenen Gewissen sicher stellen, dass auch er
niemandem etwas, was ithm zusteht, weggenommen hat. Interessanterweise ist davon schon in den
christlichen Evangelien die Rede, wo es sinngemil3 heil3t: ,,...schaffe zuerst den Balken aus dem
eigenen Auge hinweg, und dann sieh zu, ob du den Splitter aus des Bruders Auge hinwegschaffen
kannst.“ (FuBnote 14) Der Richter diirfte in diesem Sinne dem Titer auch niemals seine Wiirde
nehmen, indem er das Urteil als Machtausiibung missbraucht. Vielmehr miisste er das Urteil in einer
Weise ruhig gedanklich begriinden, die deutlich macht, dass es aus innerer Logik heraus gesprochen
ist und von daher auch dem Titer eine gedankliche Orientierung geben kann.

In unserem Rechtsleben finden wir diesem Ideal widersprechend vielfach, dass Gewalt ausgeiibt
wird: Die Polizei, das ausiibende Organ des Rechtslebens - die Exekutive - darf das Gesetz auch
mit Gewalt ausfithren. Wenn beispielsweise jemand verhaftet werden soll, da er gegen das Gesetz
gehandelt hat, wird er oftmals, wenn er sich gegen die Verhaftung wehrt oder nicht damit
einverstanden ist, auf den Boden geworfen und gefesselt, ohne dass ihm sein Vergehen klar vor
Augen gestellt wird.

Nun bringt diese Gewalt im Rechtsleben aber ein Problem mit sich. Denn dieses Gewaltschema
kann zu Missbrauch verleiten und im schlimmsten Fall gar diktatorische Tendenzen annehmen,
indem zum Beispiel bestimmte Gedanken aus dem Geistesleben, welche einem Staat aus welchen
Griinden auch immer, nicht genehm sind, mit Strafen oder Sanktionen belegt werden. In diesem
Falle wiirde das Rechtsleben sich also auf illegitime Weise in das Geistesleben einmischen und ein
freies Geistesleben verunmoglichen. Und dies widerspricht der Dreigliederung des sozialen und der
des menschlichen Organismus, da in diesem ein friedvolles Zusammenwirken aller Glieder nur
dadurch entstehen kann, wenn die drei Bereiche unabhingig bleiben.

Das Prinzip der Gewaltlosigkeit und damit des Verzichtes auf Machtausiibung, welches aus klaren
Gedanken das Notwendige veranlasst, niemals aber dabei das Gefiihl der Macht zum wirkenden
Motiv werden lédsst, erscheint deshalb von grofer Wichtigkeit fiir eine gesunde dreigliedrige
Gesellschaft.

25



Rudolf Steiner spricht an vielen Stellen seines Werkes davon, dass der Mensch nicht mit Macht auf
andere Menschen wirken solle, sondern mit klaren Erkenntnisgedanken, die er den anderen so zur
Verfiigung stellen moge, dass diese das Notwendige schlieBlich selbst erkennen kdnnen. Diese
Féhigkeit stellt nach Rudolf Steiner die Grundféhigkeit eines gesunden ,,Herzprozesses* dar, den er
als sogenannte Gedankenkontrolle sinngeméfl wie folgt beschreibt: Wo immer der Mensch etwas
sieht, was thm nicht recht erscheint, solle er nicht sofort versuchen jenes mit Macht abzuéndern,
aber sich diesem auch nicht ,lieblos entziehen“ (Fufnote 15). Denn wenn wir einfach so zu der
anderen Person, die unserer Meinung nach ein Unrechtes tut, hingehen wiirden, um ihr zu sagen,
wie wir flihlen, so kdnnte und wollte diese das in vielen Fillen gar nicht verstehen. Vielmehr wird
sie vielleicht verletzt oder verdrgert reagieren und abwehren. Erst wenn wir uns wirklich tiber das,
was wir gesehen haben, Gedanken machen, konnen wir erkennen, was der so handelnden Person
fehlt, weshalb sie ,,unrecht” handelt und das Fehlende dann entsprechend mit ihr in Beziehung
bringen.

Wenn wir einen Kriminellen einfach mit Gewalt einsperren, sperren wir ihn vielleicht weg, und
schiitzen so die Gemeinschaft vor ihm, aber man gibt ihm selbst und auch der Gemeinschaft keine
wirkliche Entwicklungschance: So wird der Téter vielleicht im Gefdngnis nur Hassgefiihle gegen
die Gemeinschaft entwickeln und dadurch nicht zu einem wertvollen Glied der Gemeinschaft
werden konnen. Wenn aber die Gemeinschaft sich Gedanken macht, was er braucht um
Verantwortungsfahigkeit zu erlernen und thm entsprechend eine Arbeit oder Aufgabe gibt, die er
ausfiihren soll, kann dieser dadurch einen Wert fiir das Ganze entwickeln und damit seine Krafte
sinnvoll fiir die Gemeinschaft einsetzen. Man wird hier vielleicht einwenden, man diirfe ja einem
Kriminellen nichts Gutes tun, da man ihn ansonsten fiir seine Tat noch belohnen wiirde. Ja den
Tater im anderen Menschen diirfen wir in der Tat nicht féordern. Thm miissen wir die Teilhabe an der
Gesellschaft versagen. Den Menschen im anderen aber miissen wir fordern, auf dass er wieder in
Erscheinung treten und Verantwortung iibernehmen kann. Dazu braucht er entsprechende
Anforderungen und Verpflichtungen, durch die er wieder eine erste Erkenntnis von dem, was gut
und recht ist, und damit auch eine Verantwortungsfahigkeit, erlangen kann.

Denn schlieBlich sind wir auf der Welt um uns gegenseitig zur Entwicklung zu verhelfen und nicht
um Macht oder gar Gewalt iiber und aneinander auszuiiben. Denn durch reines Einsperren,
GeldbuBle oder andere Strafen, die alleine im Sinne einer Machtausiibung praktiziert werden, kann
nicht unbedingt eine Einsicht erlangt werden. Vielmehr muss gedacht werden, was die Seele des
anderen wirklich zu ihrer Entwicklung braucht. So sagte schon J.W. v. Goethe einst in seinem
Entwicklungsroman ,,Wilhelm Meister: ,, Wenn wir die Menschen nur so behandeln, wie sie sind,
machen wir sie schlechter. Wenn wir sie aber so behandeln, als wdren sie, was sie sein sollten, dann
werden wir sie schon dahin bringen, wohin sie zu bringen sind. “ (Fullnote 16) Den Menschen also
so zu behandeln, als wire er bereits, was er sein sollte, bedeutet auch, ihn so zu behandeln, als wére
er, was er in seinem tiefsten freien Willen wirklich sein will. Mit diesem Willen ist nicht der
auBerlich sichtbare Wille gemeint. Denn oftmals weill man in einem Moment der Verwirrung, in
dem einen allerlei unbewusste unfreie Motive bestimmen, gar nicht was man wirklich will. Denn
wie soll man wissen, was man will, wenn man gerade so in der Emotion steckt, dass man nicht
mehr weil}, was zum Beispiel Gerechtigkeit ist.

Die Aufgabe des Rechtslebens wire demnach also die Welt nicht nur so zu betrachten, wie sie ist,
sondern so zu behandeln wie sie sein will und ihr damit wieder zu dem verloren gegangenen
Rechten zu verhelfen. Letztlich ist dies nicht nur die Aufgabe des offiziellen, in der Gesellschaft
organisierten Rechtslebens, sondern auch die Aufgabe jedes einzelnen Menschen im sozialen
Organismus. Denn so wie es im Ganzen der Gesellschaft ein organisiertes Rechtsleben gibt, so
muss es bereits in einer Gemeinschaft von nur zwei Personen ein Rechtsleben geben.

26



Denn je nachdem wie wir die Welt und die anderen Menschen betrachten und behandeln, verdndern
wir die Welt ja zum Guten oder auch zum Schlechten, wie wir bei Goethe gelesen haben. Also muss
jeder lernen, die Welt so anzuschauen und zu behandeln, wie sie sein sollte und damit in innerster
Freiheit auch sein will, um sie damit besser zu machen, als sie ist. Dies ist die zentrale Aufgabe des
Rechtslebens in jedem Einzelnen wie auch in jeder Gemeinschaft.

So sagt Rudolf Steiner: ,,In diesem (Rechtsleben) steht jeder dem andern als ein gleicher
gegeniiber, weil in ihm nur verhandelt und verwaltet wird auf den Gebieten, auf denen jeder
Mensch gleich urteilsfihig ist.* (FuBnote 17). Damit aber besteht die Notwendigkeit jedes
einzelnen sich in gleichem Mafle um Recht und Urteilsfahigkeit zu bemiihen. Er sagt damit auch,
dass sich im Rechtsleben jeder Mensch beteiligen kann, ja sogar muss, egal ob er sonst im
Wirtschaftsleben oder im Geistesleben beschéftigt ist. Denn im Rechtsleben muss jedes Individuum
sein Herz dafiir einsetzen, diec Welt so zu behandeln wie sie sein mochte, und damit sich fiir das
Rechte voll mitverantwortlich fiihlen. Das Rechtsleben darf deshalb nicht von einer kleinen Elite
gefilihrt werden, sondern es muss von jedem einzelnen Menschen mitgetragen werden.

Deswegen sind wir im Rechtlichen auch gleich, da wir alle im gleichen Maf3e die Aufgabe haben,
die Welt und die Menschen so anzuschauen und zu behandeln wie sie sein sollen und damit geistig
gesehen werden wollen.

Von dem im Kapitel ,,Geistesleben‘ geschilderten Ideal der Freiheit ausgehend, konnte man sagen,
dass Gleichheit dann gegeben ist, wenn alle Menschen im gleichen Malle dahingehend gefordert
werden, in Freiheit zu handeln. Das bedeutet, dass sich die Menschen der Motive ihres Handelns
vollkommen klar werden und damit lernen aus lauteren, durchdachten Motiven zu handeln. Das
Rechtsleben hitte in diesem Sinne also die Aufgabe fiir dieses Rechte zu sorgen. Damit aber soll
auch jeder im gleichen Mal3e dafiir verantwortlich sein, dass sich seine Mitmenschen im Sinne einer
immer groferen Freiheit weiterentwickeln kdnnen.

Ein Téter aus Hass, Gier oder anderen Motiven miisste also im gleichen Male, aber sicher auf
unterschiedliche Art und Weise wie ein Tdter wegen Geisteskrankheit, durch das Gesetz dazu
veranlasst werden, in Verantwortung zu treten, so dass er kiinftig nicht mehr aus der Unfreiheit
handeln wiirde. Der Titer, der aus Gier handelt, wird dabei lernen miissen durch eine der
Allgemeinheit dienenden Arbeit in die Verantwortung zu treten. Der aufgrund einer
Geisteskrankheit wahnhaft Handelnde muss in rechter Weise aus seiner Krankheit heraus gefiihrt
werden. Ebenso miisste ein aus Idealen in Freiheit handelnder Mensch geschiitzt und von der
Allgemeinheit gefordert werden, wihrend der aus Trieben Handelnde durch die Gesellschaft eine
ihn weiterbringende Korrektur erhalten miisste.

Man bemerkt an diesen Ausfiihrungen, dass das Rechtsleben weit mehr bedeutet als nur einen
Verbrecher abzuurteilen. Das Rechtsleben wiirde vielmehr bedeuten, liberall durch entsprechende
Korrekturen oder Fordermafinahmen den Menschen zu einem verantwort-lichen, aus Freiheit
herrithrenden Handeln zu verhelfen. In diesem Zusammenhang muss auch einmal das Geld neu
gedacht werden, welches ja eigentlich ein Rechtsmittel ist, da es dem Menschen ein Recht auf
Teilhabe verleiht. Das Geld miisste schlieBlich von einem derart gesundeten Rechtsleben dort zur
Verfiigung gestellt werden, wo Menschen ,,Rechtes® schaffen, und dort fortgenommen werden, wo
ein ,,Unrechtes” entsteht. Doch dazu soll in einem gesonderten Kapitel noch weiteres gesagt
werden.

27



Die Gleichheit im Rechtsleben hitte also zusammenfassend die Aufgabe, jeden Menschen in
gleichem MaBen dahingehend zu fordern, dass er aus klaren Gedanken und Erkenntnissen
verantwortlich handelt und da wo er aus Trieben, Begierden oder Bestechlichkeit das Gegenteil tut,
dafiir zu sorgen, dass er das unterldsst und zu einem besseren Handeln motiviert wird.

AuBerdem miisste sich die Gleichheit im Rechtsleben darin zeigen, dass alle Menschen im
Rechtsleben auf gleiche Weise Anteil nehmen sollen. In diesem Sinne wiére das gesunde
Rechtsleben mit dem gesunden Herzprozess gleichzusetzen, wie ithn Rudolf Steiner in seinem Buch
»Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten?** beschreibt, und kann niemals mit ,,Macht*
durchgesetzt werden.

28



Das Wirtschaftsleben

Das Wirtschaftsleben umfasst alles, was
Produktion und Handel ist. Es lebt auf
der Grundlage des nutzbaren Bodens. Es
stellt alles her, was die Gesellschaft an
physischen Konsumgiitern bendtigt. In
ihm soll nach Rudolf Steiner alles nach
dem Prinzip der Briiderlichkeit in
Gemeinschaften geregelt werden, denn
die Produzenten und Héandler haben die
Aufgabe, mit allem, was sie
produzieren, schaffen oder vermarkten
immer auf das Wohl des Gesamten zu
blicken.

Im menschlichen Organismus gleicht  Abbildung 10: Eisenwalzwerk
das Wirtschaftsleben dem  Sinnes-

Nervensystem. Auch dieses ist so wie

das Wirtschaftsleben idealerweise ein ,,Zusammenfasser”, indem es sich eine Wahrnehmung von
dem Ganzen und damit von den Zusammenhidngen verschafft. Am besten kann man das
zusammenfassende Prinzip des Sinnes-Nervensystems am menschlichen Gehirn erkennen: Hier
laufen alle Sinnesreize zusammen, hier wird der ganze Korper und iiber die Sinnesorgane auch die
Vorgdnge in der Umgebung wahrgenommen und integriert. Bevor wir beispielsweise etwas schaffen
wollen, miissen wir uns idealerweise ein Bild von der Gesamtsituation machen. Wir nehmen dabei
alle moglichen Aspekten des Gesamtbildes wahr und beriicksichtigen diese, ehe wir zu der richtigen
Handlung, also dem richtigen ,,Produkt* kommen kénnen. Ansonsten wiirde unser Handeln nicht in
einem sinnvollen Zusammehang mit der Welt stehen, wir wiirden ,,Produkte” und Handlungen
produzieren, die flir die Welt keinen Wert hitten. Ebenso ist es mit dem gesunden Wirtschaftsleben.
Auch hier soll der Produzent sich eine Wahrnehmung von dem Konsumenten und dessen wirklichen
Bediirfnissen machen, ehe er beginnt ein Produkt zu schaffen. Nur dadurch kann schlieBlich
sichergestellt werden, dass keine unniitzen oder gar schiadlichen Produkte geschaffen werden.

Schon an dieser Schilderung wird man bemerken, dass dieses Ideal in der Wirtschaft bislang
keinesfalls erfiillt ist. Denn wieviele Produkte werden geschaften, die einzig und alleine den Zweck
erfiillen sollen, den Geldbeutel des Produzenten zu fiillen, und dabei den Konsumenten sogar auf
zerstorerische Weise zu einem Konsum verleiten!

Die Vorstellung, dass das Wirtschaftsleben sich also gewissermallen von alleine sinnvoll durch
Angebot und Nachfrage regelt, wie man sie heute denkt, scheint also nicht aufzugehen. Vielmehr
wird hdufig durch Werbung eine kiinstliche Nachfrage geschaffen, die nicht wirklich auf die wahren
Bediirfnisse des Verbrauchers Riicksicht nimmt. Das Wirtschaftssystem nach dem Vorbild Adam
Smiths, und damit die Vorstellung einer freien Marktwirtschaft, scheint also durchaus
problematisch. Denn es regiert hier vielmehr der Egoismus und nicht das Ideal der Briiderlichkeit.
So wird in einer nicht briiderlich organisierten Marktwirtschaft der Produzent immer das Ziel
haben, die Lohne so niedrig wie moglich zu halten, wihrend der Arbeiter sie moglichst hoch haben
mochte. Der Konsument wird die Preise nach unten zu driicken suchen, wiahrend der Produzent den
Preis moglichst hoch halten muss. Darin liegt eine grundlegende Problematik, die letztlich immer
dazu fithren wird, dass einer den anderen iibervorteilen mochte. Der sogenannte Klassenkampf, die

29



Griindung von Gewerkschaften, das Problem des Streikes, aber auch das Streben von groflen
Firmen eine Monopolstellung einzunehmen, um den Preis zu diktieren und andere Firmen zu
schwichen, nimmt hier seinen Anfang. Kurz: Man konnte davon sprechen, dass durch die fehlende
Briiderlichkeit eigentlich eine Art Krieg unter den Teilnehmern des Wirtschaftslebens eingezogen
ist.

Karl Marx und Friedrich Engels versuchten dieses Problem durch die sogenannnte sozialistische
Wirtschaftsform zu 16sen. Hier gibt es geregelte Arbeitslohne, gleichbleibende Preise und der
Besitzer aller Firmen ist der Staat. Dadurch soll verhindert werden, dass der Besitzer seine
Mitarbeiter ausbeutet, so dass diese in Folge zufrieden mit ihrer Arbeit sein konnen und die
Konsumenten keine zu hohen Preise fiir die Produkte bezahlen miissen.

Auch dieses Wirtschaftssystem kann aber wohl nicht aufgehen, wie wir an dem 1990 zerfallenen
sozialistischen Ostblock, der auf einem solchen Wirtschaftssystem aufbaute, sehen konnten. Dass
ein solches System scheitern musste, erscheint vor dem Hintergrund des Briiderlichkeitsideals, wie
es Rudolf Steiner fiir das Wirtschaftsleben forderte, verstdndlich. Denn in einem System, in dem
der Staat den Betrieben planwirtschaftlich vorschreibt, was sie zu produzieren haben, fehlt den
Produzenten ja vollkommen die Wahrnehmung von den wirklichen Bediirfnissen der Verbraucher.
So fehlten in vielen Ostblockldndern oftmals wesentliche, dringend bendtigte Produkte.

So sehen wir, dass die beiden bekanntesten Wirtschaftssysteme unserer Zeit keine rechte
Briiderlichkeit aufweisen. Beim Wirtschaftsliberalismus hat derjenige die grofite Macht, der iiber
das meiste Geld verfligt, und kann die Bediirfnisse der Menschen auf manipulative Weise so
steuern, dass sie damit immer weiter seinen Geldbeutel fiillen. Es entsteht auf diese Weise ein
verborgener Kampf und eine stindige Konkurrenzsituation unter den Menschen. Ein
gleichberechtigter briiderlicher Austausch unter den Produzenten und den Konsumenten, den
Unternehmern und den Arbeitern fehlt. Ebenso fehlt diese Moglichkeit des Austausches und damit
der gegenseitigen Wahrnehmung der im Wirtschaftswesen verbundenen Menschen auch in einem
sozialistischen System. In diesem wird der Einzelmensch stdndig vom Staat entmiindigt und fremd
gesteuert.

So erscheint der Gedanke Rudolf Steiners angesichts dieses Mangels in der Welt von ungeheuerer
Wichtigkeit fiir ein gesundes wirtschaftliches Miteinander der Menschen.

Wie konnte ein derart gesundes, briiderlich organisiertes Wirtschaftsleben aussehen?

Grundlegende Voraussetzung eines solchen wére zusammenfassend ausgedriickt eine griindliche
Wahrnehmung der in ihm verbundenen Menschen zueinander, wie sie auch im Nerven-
Sinnessystem Grundlage ist. Nur wer eine Wahrnehmung voneinander hat, kann auch briiderlich
zueinander sein.

Es miissten sich also alle Beteiligten, also Arbeitgeber, Arbeitnehmer (oder auch Produzenten) und
die Konsumenten zusammen tun, um in gegenseitiger Wahrnehmung fiireinander das Bestmdgliche
zu schaffen. Im Konkreten hief3e dies, dass die Vertreter aller drei Parteien sich zusammensetzen
miissten, um einen Endpreis fiir das Produkt sowie einen Lohn fiir die Arbeit festzulegen, so dass
alle Beteiligten am Ende zu einer Zufriedenheit kommen konnen. So wiirden sie sich also zu
briiderlichen Gemeinschaften zusammen schlieen.

30



Auch Rudolf Steiner sagte bereits: ,,Die Wirtschaft setzt sich im neueren Menschenleben zusammen
aus Warenproduktion, Warenzirkulation und Warenkonsum. Durch sie werden die menschlichen
Bediirfnisse befriedigt.* (FuBBnote 18). Sie besteht also aus Produktion, Handel und Konsum.

In einem aus der Briiderlichkeit heraus gedachten Wirtschaftssystem wiirden ihre drei Bereiche in
Assoziationen organisiert sein. Denn ,,innerhalb einer Assoziation kann aus Fachkenntnis und
Sachlichkeit eine weitgehende Harmonie der Interessen herrschen. Nicht Gesetze regeln die
Erzeugung, die Zirkulation und den Verbrauch der Giiter, sondern die Menschen aus ihrer
unmittelbaren Einsicht und ihrem Interesse heraus.” (Fullnote 19). Damit das Wirtschaftsleben also
briiderlich geregelt werden kann, darf es keine Einmischung durch den Staat geben, es muss sich
vielmehr selbst regulieren.

Anders wie in modernen Gewerkschaften, die fiir ihre Arbeiter bessere Lohne fordern, werden ,,in
den Assoziationen nicht , Lohnarbeiter® sitzen, die durch ihre Macht von einem Arbeit-
Unternehmer moglichst hohen Lohn fordern, sondern es werden Handarbeiter mit den geistigen
Leitern der Produktion und mit den konsumierenden Interessenten zusammenwirken, um durch
Preisregulierungen Leistungen entsprechend den Gegenleistungen zu gestalten.* (Fulinote 20)

Denn nur dadurch, dass sich das Wirtschaftsleben eigenstidndig verwaltet, kann es, so Steiner, ,,den
Schwachen gegeniiber dem Starken schiitzen” (Fullnote 21), da nur durch eine briiderliche

Gemeinschaft jeder auch nach dem Wohl des anderen und damit des Ganzen trachten kann.

Ein Wirtschaftsleben, welches nach dem Prinzip der Briiderlichkeit aufgebaut ist, wire also in
verschiedenen Assoziationen vereint, innerhalb derer alle auf das Wohl aller schauen.

31



Die Vision einer dreigliedrig geordneten Gesellschaft

Wie konnte nun eine solche drei gegliederte Gesellschaft aussehen? Ein Weg zu einem solchen
idealen Gesellschaftsleben miisste zunidchst im Geistesleben gedacht werden und dadurch entstehen,
denn dies ist ja der Teil der Gesellschaft, in dem neue Ideen erarbeitet und erforscht werden. Dieses
Denken neuer Ideen muss iiber den Gedanken gehen, um auch dem geistigen Sein des Menschen
gerecht zu werden. Auch schon Rudolf Steiner sagte sinngemdl3, der Weg zum Geiste ginge iiber
den Gedanken (Fullnote 22). Diese neuen Gedanken schafft also das Geistesleben unabhingig von
wirtschaftlichen und staatlichen Einfliissen. Alle Kréifte im Menschen und in der Gesellschaft die
diese geistig notwendige Forschungsarbeit, aus welchen Interessen auch immer verhindern,
kontrollieren oder beeinflussen wollen, miissen also in einem freien Geistesleben zum Schweigen
gebracht werden. Aus solchen, unabhingig von Wirtschafts- und Staatsinteressen, frei von
Begierden und Emotionen entstandenen Idealen und gut durchgearbeiteten Ideen heraus, werden
nun Lehranstalten, wie Schulen und Universititen gegriindet werden, an denen das Wissen der Welt
aus solchen Idealen heraus erforscht und gelehrt wird.

Aus solchen Lehranstalten wiirden dann Menschen hervorgehen, in denen ein menschengeméBes
Bild der Gesellschaft lebt. Diese Menschen wiirden mit diesen Idealen in sich in die Welt hinaus
gehen und die Welt dann nach diesen wirklichkeitsgemdfen Ideen formen.

Die einen wiirden im Geistesleben bleiben und die Idee des drei gegliederten Sozialen Organismus
weiterentwickeln und an Schiiler weitergeben. Sie wiirden also dafiir sorgen, dass immer neue
Menschen mit solchen Ideen in Beriihrung kommen kénnen und damit heranwachsen.

Andere der aus solchen freien Lehranstalten kommenden jungen Menschen werden in die
Wirtschaft gehen. Diese werden anderen im Wirtschaftsleben tétigen Menschen von diesen Ideen
berichten und sie dazu anregen Assoziationen zu griinden. Dies kann der Mensch in jeder Position
des Wirtschaftslebens. Als Leiter einer Firma wird er seine Angestellten und andere Unternehmer
dazu anregen, sich mit Konsumenten zusammenzuschlieen und innerhalb von Gemeinschaften mit
jenen tiiber eine Festlegung des Preises des Produktes und der Lohne fiir die Arbeiter verhandeln.
Als Angestellter wird er vielleicht Vortrage tiber die Soziale Frage halten und seine Mitarbeiter
somit zur Bildung von Assoziationen anregen. Als Kunde, also Konsument, kann er ebenfalls
Vortrage halten oder Arbeitskreise griinden und sich mit Arbeitern eines oder mehrerer Betriebe, als
auch mit deren Chefs sowie anderen Konsumenten zu einer Wirtschaftsgemeinschaft, oder
Assoziation, zusammenschlieBBen.

Ein dritter Teil der jungen Menschen, in denen solche Ideale fiir das soziale Miteinander leben, wird
ins Rechtsleben gehen, und hier ebenfalls durch Vorstellung des Themas, die Mitmenschen zu
einem auf Gleichheit aufbauendem Rechtsleben inspirieren, welches sich nicht in die anderen
beiden Teile des sozialen Lebens einmischt. Dies kann er tun, indem er entsprechende, aus geistigen
GesetzmiBigkeiten, wie sie das Geistesleben erkannt hat, entstandene Gesetzesentwiirfe vorschlagt
und Vortrage oder Arbeitsgruppen {iiber ein geordnetes Rechtsleben hélt.

So wie die Menschen, die aus den Lehranstalten kommen und in die drei gesellschaftlichen
Bereiche hineinwachsen, wachsen auch deren Ideen tiber Welt und Mensch in den sozialen

Organismus hinein.

Wir sehen also, dass eine Verdnderung der gesellschaftlichen Verhdltnisse immer von den innerhalb
eines freien Geisteslebens titigen Lehranstalten ausgehen muss.

32



In einem so durch die Ideen verdnderten sozialen Organismus wiirde das Geistesleben frei vom
Wirtschaftsleben und vom Rechtsleben sein und die Lernenden in den Weisheiten der Welt lehren.
Ein Wirtschaftsleben wiére in briiderlich gestalteten Assoziationen geeint und das Rechtsleben
wiirde auf Gleichheit basieren, und sich somit nicht in die anderen Bereiche einmischen.

Doch wie kann man regeln, dass sich z.B. in den wirtschaftlichen Assoziationen keiner an dem
anderen zu Unrecht bereichert, also zum Beispiel den Gewinn seiner Geschéfte heimlich in die
eigene Tasche wirtschaftet, ohne dass sich das Rechtsleben in die Sache einmischt? - Nun, wenn
seine Angestellten das merken wiirden, dann konnte es in der Assoziation geregelt werden, dass er
das Geld, welches er in die eigene Tasche gewirtschaftet hat, an die Arbeiter verteilen muss. Wenn
er das nicht mochte, konnten die Arbeiter einen anderen als ihren Chef einsetzen. AuBlerdem miisste
es eine unabhdngige Instanz geben, die durch Gesetze regelt, dass der Leiter einer Firma sich nichts
in die eigene Tasche wirtschaften kann. In diesem Sinne hitte das Rechtsleben, welches sich
grundsitzlich aus allem im Wirtschaftsleben, was wirtschaftliche Belange sind, heraushalten muss,
also durchaus die Aufgabe, dort wo innerhalb des Wirtschaftslebens ein Unrecht geschieht, wieder
fiir Recht zu sorgen. Dies konnte zum Beispiel so aussehen, dass eine Assoziation, die bemerkt,
dass ein Unternehmer sich in die eigene Tasche wirtschaftet, das Rechtsleben um Hilfe und damit
um Rechtsprechung anruft. Der Chef konnte dadurch entweder wieder zur Ordnung gerufen, oder
aber dazu veranlasst werden, zurlickzutreten.

Wenn ein Chef aber zum Beispiel Geld fiir eine Erweiterung der Firma ansparen mdchte, miisste er
dies mit der Assoziation abstimmen. Wenn diese dem Vorschlag zustimmt, da er fiir das
Unternehmen und das Produkt und damit auch fiir die Konsumenten sinnvoll erscheint, so kann das
iibrig bleibende Geld auf die Seite gelegt werden und fiir die Erweiterung der Firma genutzt
werden.

Die Stellung des Geldes

Geld, wie wir es heute kennen, wird ja bekanntlich als Tauschware verwendet und verstanden.
Wenn ich zum Beispiel einen Korb flechte und diesen verkaufe, bekomme ich dafiir Geld. Wir
tauschen also eine Ware in eine bestimmte Summe von Geld. Mit diesem Geld kénnen wir uns
wieder etwas kaufen. Aber ist das Geld deshalb wirklich eine Ware, wie wir es immer denken? Geld
verleiht uns ja gewisser Mallen ein Recht. Es verleiht uns das Recht damit zu tun, was wir wollen,
also zum Beispiel etwas damit zu kaufen. Geld ist also eigentlich gar keine Ware, denn es stellt ja
keine Realitdt dar, die geschaffen wurde und dem Konsum dienen kann, sondern es ist vielmehr
eigentlich ein Recht auf Konsum, welches uns verliehen wurde.

Wenn jemand nun also Geld hat steht es ihm frei, inwiefern er dieses Recht nutzen will. Doch fiihrt
dieses Recht, wie es das Geld darstellt, auch tatsdchlich dazu, dass jeder in gleichem Malle dazu
gefordert wird das Rechte zu tun, wie es in dem Kapitel {iber das Rechtsleben herausgearbeitet
worden war?

Wie sich unschwer erkennen lésst, ist dies bislang keineswegs der Fall. Vielmehr befinden sich
unsédgliche Geldsummen in den Hidnden weniger, die mit diesem Rechtsmittel nicht dasjenige
fordern, was das Rechte fiir die Gesamtgesellschaft ist, sondern mehr ihren eigenen Vorteil
durchsetzen und damit sogar auf andere Gesellschaftsbereiche wie das Geistesleben und das
Rechtsleben Einfluss nehmen. Sie konnen das zum Beispiel dadurch tun, dass immer mehr
Bildungseinrichtungen in ihrem Besitz befindlich sind und dass beispielwsweise politische
Entscheidungen durch Lobbyismus beeinflusst werden.

33



Das Geld miisste als Recht also nach dem Ideal der Gleichheit geregelt werden. Das hiele, wie im
Kapitel Rechtsleben beschrieben, dass alle Menschen durch das Recht in gleichen MaBlen dazu
gefordert werden aus Verantwortung zu handeln.

Wenn jemand viel Geld besdfle und damit unverantwortlich umgehen wiirde, miisste es ihm nach
dieser These weggenommen werden. Wenn jemand wenig Geld besdf3e, jedoch wertvolle Ideen fiir
die Welt entwickelt hat, die er gerne verwirklichen wiirde, aber mangels fehlendem Geld nicht kann,
miisste ihm zu Geld verholfen werden. Nur dadurch konnte das Geld dafiir sorgen, dass ein Wert
entstehen wiirde. Dafiir aber miisste ein vollig neuer Begriff fiir das Geld entwickelt werden, bei
dem das Geld ein Recht und keine Ware mehr darstellt.

Aus dem Beschriebenen konnen wir sagen, dass das Geld — indem es ein Recht darstellt — zugleich
auch eine Pflicht mit sich bringt. Denn das Recht zu konsumieren ist an die Pflicht gekniipft dies in
einer fiir das Ganze verantwortlichen Weise zu tun.

Ein altes Wort fiir Geld ist ja im Deutschen der Taler. Das Wort ,,Taler* kommt etymologisch von
,»Talent”. Ein Talent ist etwas was uns verliehen ist, und uns befdhigt etwas zu tun. Geld verleiht uns
demnach auch Talente.

In einer Geschichte aus dem Matthdusevangelium von einem Herrn und seinen drei Knechten wird
interessanterweise von Geld als Talent gesprochen. So wird berichtet: ,,Es ist wie mit einem Mann,
der auf Reisen ging. Er rief seine Diener und
vertraute ihnen sein Vermogen an. Dem einen gab er
fiinf Talente Silbergeld, einem anderen zwei, wieder
einem  anderen eines, jedem nach seinen
Fahigkeiten.“ (FuBnote 23) Der Herr gibt seinen
Dienern also Talente, je nach dem, wie grof3 ihre
Fahigkeiten sind.

Der Diener, der fiinf Talente bekommen hat,
verdoppelt sie, indem er sie investiert und das Gut des
Herren verantwortungsvoll erweitert. Ahnlich tut es
der Diener, welcher zwei Talente bekommen hat. Der
dritte Diener, welcher ein Talent bekommen hat,
vergrabt dieses, um es nicht zu verlieren. Die beiden,
die schon einige Talente bekommen haben, vermehren
diese also und schaffen damit einen Wert fiir die Welt,
wéhrend der dritte sein Talent konserviert und damit
nichts daraus macht.

Abbildung 11: Gleichnis der
anvertrauten Talente

Als der Herr nun zuriick kommt, geben ihm die
Diener das Geld wieder zuriick. Der erste gibt 10
Talente, der zweite hat 4 Talente und der dritte hat das
eine Talent, welches er bekommen hat. Zu den beiden
Dienern die ihre Talente vermehrt haben, spricht der Herr: ,, Du bist im Kleinen ein treuer Verwalter
gewesen, ich will dir eine grofse Aufgabe iibertragen. Komm, nimm teil an der Freude deines
Herrn!*. (FuBnote 24) Diejenigen, die also aus den Talenten etwas gemacht haben, diirfen das, was
sie daraus gemacht haben, behalten, da der Herr weil}, dass sie die Fdhigkeit besitzen, das
Verliehene zu einem Wert werden zu lassen. Der Herr gibt ihnen deshalb zugleich eine noch gréBere
Aufgabe. Damit aber diirfen die Talente, die sie behalten koénnen nicht einfach als Lohn fiir die

34


https://de.wikipedia.org/wiki/Talent_(Einheit)

geleistete Arbeit betrachtet werden, sondern vielmehr als Verpflichtung zu einer noch groBeren
Aufgabe und damit Arbeit! Zu dem, der sein Talent nicht vermehrt hat, weil er Angst vor seinem
Herrn hatte, spricht er dagegen: ,,Du bist ein schlechter und fauler Diener! [...] Darum nehmt ihm
das Talent weg und gebt es dem, der die zehn Talente hat!* (Fulinote 25).

Wir sehen also, dass das Talent — und damit auch das Geld — ein Recht und eine Pflicht zugleich
bedeutet. Es stellt ein Recht auf Konsum dar und bedeutet zugleich die Pflicht den Konsum
verantwortlich zu praktizieren, dass dadurch ein noch grof8erer Wert entsteht. So konnte man sagen:
Geld ist ein Recht, welches verpflichtet! Und wer dieser Verpflichtung nicht im richtigen Sinne
gerecht wird, dem muss das Geld und damit das Recht auch wieder genommen werden. Die
Geschichte von den Talenten ist nicht nur eine Geschichte, sondern eine GesetzmiBigkeit. Denn,
wenn jemand etwas kann und immer weiter lernt, so wird er auch immer mehr kdonnen. Wenn
jemand jedoch etwas kann und nicht mehr weiter lernt, also nichts daraus macht, so wird er nach
und nach das Gelernte vergessen. Wenn jemand ein Haus hat und es nicht pflegt, so wird es nach
und nach zerfallen. Wenn er jedoch immer daran titig ist und alte Dinge erneuert, so entsteht
dadurch am Ende ein groBerer Wert.

Die Geschichte aus der Bibel zeigt also ein allgemeines Gesetz. Wenn man den Geldbegriff wie in
der Geschichte einmal als Talent nimmt, so wiirde das bedeuten: Jemand, der viel Geld hat und es
ausgibt, nur um es sich damit gut gehen zu lassen, dem miisste es weggenommen werden. Jemand
allerdings, der wenig Geld besitzt und damit ein Projekt schafft, welches der Gesellschaft dient, der
muss sogar mehr Geld fiir diesen Zweck bekommen.

Doch wer entscheidet dariiber, wie viel Geld jede Person bekommt? Dies darf keine Aufgabe des
Wirtschaftslebens sein, sondern muss vom Rechtsleben geregelt werden. Denn wenn jemand gute
Arbeit leistet oder eine Idee fiir die ganze Gemeinschaft hat, muss das Rechtsleben dafiir sorgen,
dass er dafiir entsprechendes Geld bekommt. Wenn er dieses dann jedoch einfach konsumiert, ohne
etwas Sinnvolles zu schaffen, muss es thm die Gemeinschaft durch das Rechtsleben auch wieder
entziehen. Um zu verhindern, dass eine Person aus dem Rechtsleben beispielsweise aus Antipathie
gegen einen bestimmten Menschen, jenem kein Geld gibt, obwohl dieser ein wertvolles Projekt
damit beginnen mochte, miisste dafiir gesorgt werden, dass immer mehrere Menschen im
Rechtsleben zusammenwirken und verantwortlich ,,rechte Entscheidungen fillen.

Man konnte es auch so regeln, dass jeder Mensch von der Gemeinschaft einmal im Jahr eine
Summe an Talenten bekommt, je nach dem, wie viel er im Vorjahr an Werten geschaffen hat. Mit
diesem, auf seinen Namen ausgestellten Geld, konnte er nun Produkte kaufen. Er selbst ist zum
Beispiel Backer und lebt davon, dass ihm die Kunden Geld fiir sein Gebéck zahlen. Der Preis seiner
Backware ist vorher in einer Assoziation festgelegt worden. Seine Kunden miissen den festgelegten
Preis fiir die Produkte bezahlen. Am Ende des Jahres hat er cine bestimmte Summe an Geld,
welches auf andere Namen ausgestellt ist, verdient. Mit diesem Geld kann er nun zu einer dem
Rechtsleben angehorenden Bank gehen und es in Geld umtauschen, welches auf seinen eigenen
Namen ausgestellt ist. Wenn er seinen Laden erweitern mochte und mehr Angestellte braucht oder
zum Beispiel ein Gebdude anbauen will, so muss er dies in seiner Assoziation besprechen. Kann er
diese davon iiberzeugen, so kann er mit einer Bescheinigung, dass die Menschen in seiner
Assoziation das Vorgehen unterstiitzen, zur Bank gehen und sich dort Geld fiir sein Projekt
besorgen. Wenn er sich mit seinem Geld allerdings nur teuren, unnétigen Luxus, welcher der
Gesellschaft nichts niitzt, kauft, so kann die Bank ihm im nichsten Jahr das Geld wieder entziehen.

35



Die menschliche Gesellschaft in ihrer ungegliederten Form

In einer Gesellschaft, in der die drei Glieder Wirtschaftsleben, Geistesleben und Rechtsleben nicht
gegliedert sind, sondern ineinander hinein regieren und sich gegenseitig dominieren, werden
letztlich immer Zerstorungskréfte entstehen.

So wird zum Beispiel im Kommunismus das Rechtsleben in die anderen beiden Leben
hineinwirken:

In das Wirtschaftsleben regiert es hinein, indem der Staat als Rechtsleben ihm vorschreibt, welche
Produkte es zu produzieren hat. Damit nimmt der Staat dem Wirtschaftsleben seine Moglichkeit zur
Selbstregulierung. Denn es kann sich nicht mehr durch Absprache mit den Konsumenten und
Produzenten selbst regulieren, durch welche das gesunde Wirtschaftsleben zu einer sinnvollen
Produktion und Bezahlung seiner Arbeiter kommt.

In das Geistesleben wirkt das Rechtsleben hinein, indem es ihm seine kommunistische
Gedankenwelt in ideologischer Form aufzwingt und ihm damit seine Freiheit nimmt. Dadurch kann
das Geistesleben sich nicht nach geistigen GesetzmaBigkeiten frei entwickeln, wie sie ihm geméal
wiren. Es kann dadurch auch nicht dem Wirtschaftsleben freie Ideale zur Verfiigung stellen, aus
denen heraus das Wirtschaftsleben briiderlich sinnvolle Produkte schaffen kann.

So kénnen sich in einer kommunistischen Vermischung von Rechtsleben mit den anderen Bereichen
also weder ein gesundes Wirtschaftsleben noch ein gesundes Geistesleben entfalten und es miissen
sich zerstorerische Kréfte breitmachen. Daher ist eine so geartete, nach kommunistischen Ideen
gestaltete Gesellschaft auf Dauer zum Scheitern verurteilt.

In einem Kapitalistischen System ist das Wirtschaftsleben frei von jeder Briiderlichkeit und damit in
der Beliebigkeit gefangen. Da es nicht die Ideen aus dem Geistesleben bekommt, wie es briiderlich
geregelt werden konnte, sondern vielmehr versucht das Geistesleben zu bestimmen, basiert es
letztlich auf Egoismus und Macht. Dies geschieht zum Beispiel, indem bei der Erfindung eines
neuen chemischen Diingemittels eine Firma das entsprechende Forschungsprojekt finanziert, da es
sich von dem Verkauf des Diingemittels einen wirtschaftlichen Gewinn verspricht. Ein freies
Geistesleben wiirde wohl erkennen, dass das Mittel dem Menschen und der Okologie mehr schadet
als nutzt. Durch die Einflussnahme des Wirtschaftslebens mittels Geldern aber wird diese
Erkenntnis im Geistesleben unterdriickt und damit ein geistiges Wissen der Menschheit zu ihren
Lasten vorenthalten. Der Mensch schneidet sich so im Wirtschaften vollig vom Geist der Wahrheit
ab, indem er durch das Hereinwirken von Wirtschaftsinteressen in jenes Geistesleben die objektive
und reine Beziehung zum Geistigen zerstort. SchlieBlich hat das Geistesleben dadurch nicht mehr
die Moglichkeit, auf freie Weise neue Erkenntnisideale fiir die Gesellschaft zu denken und
verfiigbar zu machen und der Mensch schadet und vergiftet sich — wie man am obigen Beispiel des
giftigen Diingemittels erkennen kann — selbst.

Des weiteren wirkt in einem kapitalistischen System das Wirtschaftsleben auch in die Politik, also
ins Rechtsleben hinein, wodurch dieses nicht mehr auf dem Ideal der Gleichheit basiert sein kann.
Denn derjenige, der mehr wirtschaftliche Mittel hat, wird auch in stirkerem Male seine
personlichen Interessen in das Rechtsleben hereintragen. Ein gesundes Rechtsleben, welches alle
Menschen in gleichem Mafle zu einer verantwortlichen Entwicklung fiihrt, kann sich somit nicht
entfalten.

36



Wir sehen also, dass bei den heute vorhandenen beiden Gesellschaftssystemen immer ein Gebiet
sich in das andere hineinmischt. Dabei nimmt entweder - wie im Kommunismus - das Rechtsleben
oder aber - wie im Kapitalismus - die Wirtschaft die dominierende Rolle ein. Wie wir in der
Vergangenheit beobachten konnten, fithren diese beiden Systeme immer wieder zu Kriegen und
Krisen. Denn jedes der beiden Systeme behauptet von sich, giiltig zu sein, ohne zu erkennen, dass in
beiden Systemen noch keine gesunde Gesellschaftsform entstehen kann. So kdmpfen sie immer
wieder in unterschiedlichsten Formen gegeneinander, statt sich von einem freien Geistesleben
inspirieren zu lassen, auf dass dadurch eine neue dreigegliederte, gesunde Gesellschaft entstehen
konnte. Denn so wie der menschliche Organismus nur unter der Fiihrung des Denkens seinen Weg
finden kann, so kann sich auch der soziale Organismus nur unter der Fiihrung eines freien
Geisteslebens seinen Weg in eine friedliche Welt bahnen.

Die Unfreiheit im Geistesleben als Ursache fiir die fehlende Dreigliederung

Woran zeigt sich konkret, dass das Geistesleben der Gegenwart noch keineswegs frei ist und
deshalb auch noch keine Grundlage fiir eine dreigliedrig geordnete Gesellschaft hergibt?

Nehmen wir ein Beispiel aus dem Geistesleben, wie es real existiert. Blicken wir dazu einmal auf
den Biologen und Begriinder der modernen Evolutionstheorie Charles Darwin (1809-1882), der ja
als ein Reprasentant des Geisteslebens angesehen werden kann.

Sein wohl wichtigstes Forschungsergebnis, welches fiir das heutige Menschenbild und damit auch
fiir das menschliche Selbstverstindnis von der allergrof3ten Bedeutung ist, sagt aus: Der heutige
Mensch und die heutigen Tiere haben dieselben Vorfahren und diese Vorfahren sind tierisch. Der
Mensch stammt also von tierischen Wesen ab.

Wenn ich zum Beispiel jemanden sehe, der Hunger hat und deshalb jemandem anderem das Essen
wegnimmt, und dazu sage: Ja, der kann ja nicht anders als so zu handeln, da er ja Hunger hat, dann
gehe ich davon aus, dass er einen Uberlebenstrieb hat, und diesen befriedigen muss. Woher habe ich
diese Vorstellung, dass jemand, der hungrig ist, nicht anders kann als aus seinem Trieb heraus zu
handeln? Nun, wir haben vielleicht alle einmal Tiere erlebt, die hungrig sind und infolge dessen
einfach das Fressen den anderen Tieren wegnehmen.

Da wir von der Evolutionstheorie gehort haben, dass der Mensch von tierdhnlichen Vorfahren
abstammt, so iibertragen wir das, was wir am Tier gesehen haben, auf den Menschen, da die
Vorstellung in uns wirkt, dass der Mensch vom Tier abstammt, und so ja auch noch tierische Triebe
haben muss.

Dabei vergessen wir allerdings, dass wir eine bewusste Denkfahigkeit haben, durch die wir uns von
den Tieren wesentlich unterscheiden, und mit der wir eine andere Person freundlich um Essen bitten
konnen, ohne es wie das Tier einfach an sich reilen zu miissen. Alternativ haben wir auch die
Moglichkeit einem anderen Menschen den Vortritt zu lassen, wenn wir zu dem Gedanken kommen,
dass es fiir diesen vielleicht notwendiger ist zu essen.

So beeinflusst unsere Vorstellungen also eine Theorie aus dem Geistesleben, die uns rasch

wesentliche Aspekte des Menschseins vergessen ldsst. Doch was ist im Geistesleben vorgefallen,
dass wir uns eine solche falsche Vorstellung vom Menschen bilden?

37



Um dies zu verstehen, miissen wir einmal in Betracht nehmen, wie die Naturwissenschaft zu ihren
Ergebnissen gekommen ist. Dies werde ich beispielhaft an Darwins Evolutionstheorie heraus
arbeiten. Darwin selbst beschrieb in seiner Autobiografie, dass die Weltanschauung von Thomas
Robert Malthus (1766-1834) ihn stark beeinflusste und begeisterte und deshalb die Grundlage
seiner Forschung gewesen sei, die er in seiner Evolutionstheorie beweisen wollte.

»Im Oktober 1838, also 15 Monate, nachdem ich mit meiner systematischen Untersuchung
begonnen hatte, las ich zufdillig zum Vergniigen ,, Malthus tiber die Bevilkerung* [...] Hier hatte
ich also endlich eine Theorie, nach der ich arbeiten konnte.“ (Fufinote 26)

Malthus Weltanschauung besagt, dass man die Erde vor Uberbevdlkerung schiitzen miisse. Dies
konne nur durch Dezimierung der Erdbevolkerung geschehen. Diese Dezimierung will er dadurch
erreichen, dass er vorschlidgt Krankheiten kiinstlich zu verbreiten.

Diese Weltanschauung nahm Darwin seinem eigenen Bekenntnis zufolge also als Grundlage seiner
Evolutionstheorie. Es gelang ithm auch tatsichlich seine Evolutionstheorie und das, was er
beobachtete so zu interpretieren, dass er dadurch zu der Auffassung kam Malthus Weltanschauung
dadurch bewiesen zu haben.

Dies driickt sich in einer der wichtigsten Punkte seiner Evolutionstheorie, nimlich dem Uberleben
des Stéarkeren (,,Survival of the fittest*) aus. Die Vorstellung, dass es nicht moglich sei, dass alle
Menschen iiberleben kénnen, sondern nur eine gewisse Auswahl der ,,Starkeren* den Kampf um das
Uberleben bestehen konnten, prigte ihn also bereits im Sinne eines Vorurteils. Aus diesem heraus
begann er die mit der Evolution in Verbindung stehenden Phinomene zu interpretieren.

Darwin war also in all seinen Forschungen durch eine Theorie, welche er der Sache voranstellte,
voreingenommen. Wo wir uns aber voreingenommen einer Sache annehmen, da werden wir immer
nur das darin entdecken, was wir darin entdecken wollen. Denn es fehlt uns der feine und freie
unvoreingenommene Blick auf die Sache, durch den alleine wir die Sache selbst erkennen kdnnten.

Worin aber bestand die Voreingenommenheit Darwins?
Wie Malthus ging er davon aus, dass es nétig sei, einige
Individuen zu toten, damit andere ihre Existenz behalten
konnten. Er ging dabei also von der Vorstellung der
begrenzten Reserven der Erde aus. Ist aber diese
Vorstellung richtig? Gandhi soll einmal gesagt haben, die
Welt hitte genug fiir alle, nicht aber fiir die Gier aller.
Blickt man darauf wieviel unndtige Ressourcen der
Mensch heute verschwendet und wieviel unerschlossener
Lebensraum auf der Erde noch vorhanden ist, so kann
man diese Vorstellung durchaus nachvollziehen. Malthus
und Darwin aber entsprangen einem Volk, welches
gewohnt war durch Kolonialismus andere Vdlker
auszubeuten um fiir sich selber einen Uberfluss zu
produzieren. Die Theorie Malthus entspringt demnach
keinem wirklich konsequent zu Ende gedachten
Gedanken, sondern mehr einem unbewussten Trieb auf  Abbildung 12: Charles Darwin
Kosten anderer Menschen die eigene Gier zu befriedigen.

38



Setzt man also bei dieser Gier an, wie sie in der Kolonialmacht England lebte, so kommt man
tatsdchlich zu dieser Vorstellung. Jene entspringt aber nicht — wie sich aus Gandhis Kommentar
erkennen lasst — einer Wirklichkeit und damit auch nicht einem Gedanken, sondern einer unbewusst
im Menschen lebenden Gier. Diese Gier nahm bei Malthus die Gestalt einer Vorstellung an, welche
als wissenschaftlicher Gedanke dann die Grundlage fiir Darwins Evolutionstheorie bildete. Einem
wahren Gedanken aber entsprach sie nicht. Wir sehen daran, dass das Geistesleben des einzelnen
Menschen — in diesem Falle Malthus® und Darwins — durch die aus dem rohen Willen aufsteigenden
Triebe beeinflusst wurde, und dass dadurch das Geistesleben nicht in freier Weise von einem
wahren wirklichkeitsgeméfBen Gedanken ausgehen konnte. Darwins Theorie entsprang nicht einem
gegliederten Seelenleben mit einem freien Geistesleben, wie es flir eine wirkliche Wissenschaft
ndtig wire, sondern einem von rohen Willensabsichten durchsetzten unfreien Geistesleben.

Dies zeigt, dass die Dreigliederung und die Befreiung des Geisteslebens vom rohen Willen letztlich
im Finzelmenschen beginnen muss, wenn sich einmal ein wirklich freies Geistesleben als
Grundlage einer dreigliedrigen gesunden Gesellschaft entfalten soll.

In solchen als wissenschaftliche Erkenntnis getarnten, versteckten Willensabsichten aber liegt nun
eine tiefe Tragik. Denn es lebt schlieBlich darin die unwahre, der Gier des Menschen entspringende
Vorstellung, ein Volk miisse ein anderes unterdriicken oder sogar eliminieren, da nur so das
Uberleben der ganzen Menschheit sichergestellt werden kénne. Auf dieser Grundlage haben sich
ganze Volker berechtigt gefiihlt andere Volker als minderwertig zu betrachten, zu dominieren oder
gar zu vernichten. Wir sehen damit, dass tatsdchlich die Quelle fiir alle Kriege, die letztlich unter
diesem Vorzeichen gefiihrt werden, eine falsche Wissenschaft darstellt; eine Wissenschaft die nicht
einem freien Geist entspringt, sondern einem von Trieben und versteckter Gier durchsetzten
Bewusstsein und damit einer fehlenden Dreigliederung im Einzelmenschen.

Die gerade in der Gegenwart mit ihren vielfachen, immer bedrohlicheren Kriegen beobachtbare
Zerstorung des sozialen Organismus riihrt also daher, dass im Geistesleben die individuellen
Menschen noch kein gegliedertes Seelenleben entwickelt haben. Es braucht also, um einen
gegliederten sozialen Organismus zu schaffen, zundchst Menschen im Geistesleben, deren
Seelenleben gut in Denken Fiihlen und Wollen gegliedert ist, so dass der reine und frei entwickelte
Gedanke eine geistige Fithrung im Menschen iibernehmen kann. Damit diese Fihigkeit im
Menschen entstehen kann, brauchte es also fiir das Individuum zunéchst eine geistige Schulung mit
dem Ziel das Denken wirklich von allen unbewussten Willensabsichten und Emotionen zu befreien.

39



Die Notwendigkeit zur geistigen Schulung

Wie kann man also ein solches in sich gegliedertes Seelenleben erlangen, in dem der Gedanke rein
bleibt von allem persdnlichen Wiinschen und Begehren? Man kann ja nicht einfach hingehen und
sagen: ,,Ich werde mich jetzt vom Gedanken fiihren!” und es dann auch schon tun. Nein, so einfach
geht das nicht. Das Gegenteil, dass wir auf unsere Gefiihle und Begierden horen, ist ja so tief in
unseren Gewohnheiten angelegt, dass man das nicht einfach so ablegen kann. Einmal erkannt zu
haben, dass es notwendig ist, die irrationalen Begehrenskrifte in uns zu iiberwinden, um aus klaren
Gedanken heraus handeln zu lernen, ist das eine. Nach dieser Einsicht aber wirklich zu handeln und
zu leben, ist das andere. Schon Goethe fasste diese Tatsache treffend so zusammen: ,,Welch ein friih
wissendes und spdt tibendes Geschopf ist doch der Mensch.* (FuBnote 27). Wir wissen also von
vielem, was wir tun, dass es nicht gut ist, und konnen es dennoch nicht so leicht lassen. So miissten
wir uns einen regelrechten Ubungsweg iiberlegen und erschlieBen, durch den wir uns trainieren uns
immer bewusster aus klaren Gedanken heraus zu bestimmen und all jene Krifte, die uns davon
abbringen wollen, in uns zu tiberwinden.

Ein einfaches Beispiel ist ein Raucher: Er weill heutzutage jedenfalls sehr wohl, dass das Rauchen
seine Lunge schidigt, und wird in den meisten Fillen trotzdem erst iben mit dem Rauchen
aufzuhoren, wenn die Schiden wirklich sichtbar sind.

Wir wissen also etwas und {iben es erst viel spéter. So ist es auch mit der Dreigliederung unseres
Seelenlebens. Wir konnten die geistigen Gesetze der Dreigliederung und die Wege des Ubens, die
den Menschen befihigen diese Dreigliederung in das eigene Leben zu integrieren, kennen.
SchlieBlich hat Rudolf Steiner jene in zahlreichen Werken niedergeschrieben. Trotz dieses Wissens
aber lebt die Dreigliederung weder im einzelnen Menschen noch in der Gesellschaft. Wir nehmen
die Schriften Rudolf Steiners trotz ihrer inneren Logik und Tragweite nicht wirklich ernst. Wir
gehen also nicht von den in ihnen lebenden Gedanken aus. Vielmehr ziehen wir es vor weiter nach
unseren spontanen Gefithlen und Willensintentionen unser Leben auszurichten, auch wenn wir
eigentlich wissen konnten, dass hierdurch immer neue Zerstorungskrifte in der Welt sich entfalten
werden.

Damit also einmal ein wirklicher Frieden auf Erden leben kann, miissen wir uns deshalb auch als
Einzelmensch zu einer Schulung unseres Seelenlebens aufmachen. Wir miissen lernen unser
Geistesleben frei von allen aufsteigenden Emotionen und Willensabsichten rein auf die Gedanken
auszurichten, auf dass wir die Gedanken als ein briiderliches Produkt der Welt zur Verfligung stellen
kénnen. Wir miissen lernen unsere Gefiihle mit diesen Gedanken so in Ubereinstimmung zu
bringen, dass jene dadurch zu lichten Empfindungen werden konnen und alle dunklen Emotionen
zuriickweichen. Wir miissen aulerdem lernen unseren Willen in freier Weise auf jene Gedanken
auszurichten, auf dass er aus diesen seine Richtung erhilt. All dies wird uns aber nicht automatisch
geschenkt. Vielmehr miissen wir es mithsam {ibend erlernen.

Fiir ein solches Uben brauchen wir einen Ubungs- und Schulungsweg. Einen solchen hat Rudolf
Steiner in seinem Werk ausgearbeitet und ihn in seinen Biichern ,,Wie erlangt man Erkenntnisse der
hoheren Welten®, aber auch in seiner ,,Philosophie der Freiheit™ dargelegt. Auch der zeitgendssische
Geist- und Seelenforscher Heinz Grill hat diesen Weg fiir den gegenwértigen Menschen weiter
ausgearbeitet und verfiigbar gemacht.

40



Die Praktischen Arbeiten
Die Athene Biiste

Ich entschied mich dazu, die drei Teile der Dreigliederung des sozialen, sowie die des menschlichen
Organismus jeweils in einer Arbeit darzustellen. Beginnend mit dem freien Denken im Geistesleben
begann der Prozess wie folgt:

Zunichst tiberlegte ich lange, wie ich die Freiheit im Gedanken und im Geistesleben darstellen
konnte. Dem Gedanken eine sichtbare Form zu geben schien mir zunichst am komplexesten, da das
Geistesleben nicht materiell ist. Also suchte ich nach einem Symbol fiir den freien Gedanken im
Geistesleben. Dabei stieB ich auf die antike griechische
Gottin Pallas Athene:

Athene ist in der griechischen Mythologie die Géttin der
Weisheit, des Gedankens und der Kunst. Sie ist auch die
Schutzgottin der Stadt Athen. Laut einem griechischen
Mythos verschlang Athenes Vater Zeus, seine eigene Frau
Metis, welche mit Athene und deren ungeborenem Bruder
schwanger war. Denn im Voraus wurde ihm gesagt, dass
seine Tochter ihm ebenbiirtig sei und sein Sohn in stiirzen
wirde. Darauthin entsprang Athene in voller Riistung aus
dem Haupte ihres Vaters Zeus und zwang ihn, ihre Mutter
und den ungeborenen Bruder frei zu lassen. Daher wird
sie als die Verkorperung des Geistes und als Kriegsgottin
im Sinne einer Kédmpferin fiir den Geist betrachtet.

Athene verkorpert damit den geistigen Kampf um den
wahren Gedanken. So wihlte ich sie als stellvertretendes
Symbol fiir das Geistesleben. Fiir Thre Darstellung :
entschied ich mich fiir die Technik des Hohlaufbaus, bei  4pbildung 13: Athene '
dem nur die dullere Wand des Gefdlles oder der Biiste

aufgebaut wird, so dass in der Figur ein Hohlraum bleibt.

Ich wihlte diese Form, weil das Geistesleben ja nicht so sehr im Materiellen angesiedelt ist wie zum
Beispiel das Wirtschaftsleben. Die Hohlform erschien mir deshalb geeignet, weil sie eine leichte,
wenig Materie umfassende Form darstellt. Wie das Geistesleben stellt die Hohlform vorrangig
»~Form* dar und weniger ,,Materie®.

Der Arbeitsprozess

Um Athene darstellen zu konnen, griff ich auf eine Reihe verschiedener Abbildungen einer Athene
Skulptur aus der griechischen Antike zuriick, anhand derer ich meine Athene-Biiste gestaltete. Zu
Beginn bildete ich einen ca. 3 cm dicken Tonwulst, den ich zu einem Kreis formte. Auf diesen zum
Kreis geformten Tonwulst driickte ich nun einen weiteren Tonwulst. Dieser wurde nun mit dem
ersten zu einer Einheit verstrichen. In dieser Weise fuhr ich fort, bis ich eine H6he von ca. 25 cm
erreicht hatte. Nun war also ein 25 cm hohes Rohr aus Ton mit einem Durchmesser von 10 cm
entstanden.

41



Abbildung 14: Die Grundlage
fiir den Hohlaufbau

Als nichstes legte ich an zwei gegeniiber liegenden Seiten des
Rohres jeweils ein Dreieck aus Ton an. Rechts und links von
diesen Dreiecken modellierte ich wieder Tonwiilste. Sie

bildeten nach und
nach die
Schultern meiner
Figur. Darauthin
driickte ich auf
das Rohr weitere
Wiilste, die
immer langer
wurden, sodass
sich das Rohr
nach oben hin
weitete. Nach

einer Weile formte ich die Wiilste wieder kiirzer und
der Hohlraum schloss sich nach oben hin.

\\,
3zt

- L
B IR

Abbildung 16: Das Gesicht wird geformt

Darauthin schnitt ich am Hinterkopf ein Loch aus,
um das Gesicht sowohl von auflen als auch von innen
formen zu konnen. Jetzt driickte ich den Ton um die
Nase herum von auflen ein, so dass die Wangen und

die Augenhohlen entstanden.

AuBerdem arbeitete ich das Kinn aus. Als ich damit
fertig war, formte ich auch die Lippen und die
Nasenfliigel. Den Augapfel gestaltete ich, indem ich
eine Kugel formte, welche ich zu einer Eiform driickte und diese dann in die Augenhdhlen legte.
Alsdann prégte ich die Augenlider aus.

42

Abildung 17: Das Gesicht wird heraus
gearbeitet



Ich bildete zwei kurze diinne Wiilste, welche ich an den Rand des Augapfels schmiegte und glatt
verstrich.

Als ich mit dem Gesicht zufrieden war, schloss ich das Loch am
Hinterkopf und machte mich an die Gestaltung der Haare. Dazu
ritzte ich zundchst mit einem Holzwerkzeug den Kopf ein und
bestrich diesen mit Schlicker — Ton mit Wasser angemengt —
damit sich der harte Ton mit dem neuen Ton besser verbinden
wiirde. Dann bildete ich auf dem Kopf mit weichem Ton die
Haare. Diese formte ich zu Locken. Auf die Haare baute ich nun
wieder in Hohlaufbautechnik den Helm der Athene. Dazu nahm
ich diinnere Tonwiilste und driickte diese aufeinander. Als ich bis
zu der erwiinschten Hohe gekommen war, nahm ich kiirzere
Tonwiilste und verkleinerte so die Offnung nach Oben, bis sie
sich schloss. Um dem Helm noch ein Gesicht zu verleihen, nahm
ich weichen Ton, trug ihn auf den Hut auf, und formte ihn zu » i -
dem Gesicht. Ny B 3
Nun, da ich mit meiner N .

Figur zufri(?den war, Abb;'ldung 18: Von der Seite
erinnerte mich meine

Lehrerin daran, dass
unter dem Hut der Athene
Luft eingeschlossen war, da
ich den Kopf nach oben hin
geschlossen hatte. Wenn
man eine Plastik aber
brennen will, ist es
notwendig, dass die Luft
entweichen kann. Denn
beim Brennen wird nicht
nur die zu brennende
Skulptur erhitzt, sondern
auch die Luft in dieser.
Durch Erwdrmung dehnt
sich die Luft aus, und wenn
sie sich nicht ausdehnen
kann, sprengt sie die Hiille
um sich herum. Darum darf
das  Werksstiick, welches man brennen mochte, keine )
Lufteinschliisse haben. Also bohrte ich mit einer Nadel mehrere j Z;bzldung 20: Athene von
mittlere Locher in den Helm der Athene. Da diese den Helm jedoch ..,

verunstalteten und ich mir nicht sicher war, ob so kleine Locher

ausreichend seien, um die Luft herausstromen zu lassen,

entschieden wir uns fiir eine andere Losung. Ich band zunichst ein Messer an einen Holzstab als
Verldngerung. Dann legte ich die Athenebiiste auf die Seite und fiihrte das an dem Stock befestigte
Messer von unten durch den Hals in den Kopf ein, um dadurch von innen ein grof3es Loch in die
Kopfdecke einzuschneiden. Nun sollte die Luft genug Raum habe, um aus der Figur zu entweichen.
Jetzt war meine Athene-Statue fertig und musste nur noch trocknen. Damit sie gleichmifBig
trocknen wiirde, so dass keine Risse entstehen konnten, stiilpte ich locker eine Tiite iiber die Figur
und lieB sie so langsam trocknen.

Abildung 19: Der fertige Kopf

43



Der Guss

Als zweite Arbeit wollte ich nun das Wirtschaftsleben darstellen, in dem mehrere Menschen
zusammen etwas  gemeinsam

schaffen und produzieren. Diese T
Menschen sollten nicht alle gleich :
aussehen, da es im
Wirtschaftsleben nicht um
Gleichheit sondern um
Briiderlichkeit geht. So sollten
verschiedene  Charaktere und
Individuen  zur  Darstellung
kommen, die briiderlich an einem
Produkt zusammenwirken. Dazu
kam mir zundchst das Bild der
riesigen Pyramiden in Agypten,
die vor Jahrtausenden von vielen

Menschen zusammen fiir den . N
Pharao gebaut wurden, Auch hier Abbildung 21: Die Pyramiden von Gizeh
arbeiteten viele Menschen

zusammen um etwas zu

erschaffen, was grofler war als sie. Sie waren bestimmt nicht alle gleich. Der eine schleppte
vielleicht die Steine, der andere musste sie behauen, und ein dritter hatte eine Gruppe von Arbeitern
unter sich, die er anleitete, da er den Uberblick hatte. Wieder ein anderer musste die Pline fiir den
Bau zeichnen. Bei einem Bau von einem groflen Bauwerk konnen nicht alle gleich sein, sonst kann
nichts entstehen. Aber sie alle verbindet das zu bauende Projekt, also ein aus einem gemeinsamen
Ideal und Ziel geschaftenes Produkt.

Rudolf Steiner schrieb, wie ich oben im Kapitel ,,Wirtschaftsleben* schon ausfiihrlich beschrieben
habe, dass fiir dieses ideale Zusammenwirken in Hinblick auf ein gemeinsames Ziel die Bildung
von Assoziationen, innerhalb derer man sich abspricht noétig ist. Um dies zu veranschaulichen,
wollte ich mehrere Personen gestalten, die gemeinsam an einem Produkt arbeiten. So kam ich
schlieBlich zu der Idee drei Menschen darzustellen, die gemeinsam eine von ihnen geschaffene
Séule tragen.

44



bildg 23: Das est
Grobmodell

Der Arbeitsprozess

Zu Beginn zeichnete ich
einigen Skizzen. Als ich
wusste, wie ich den Guss
gestalten wollte, formte ich
zundchst ein kleines Modell
aus Ton. Dazu bildete ich erst
einmal eine Siule, um die ich
drei Menschen postierte, die
auf jeweils individuelle Weise
die Sdule tragen.

Jetzt begann ich mit der
Plastik in OriginalgroBe. Dazu
nahm ich einen massiven
Block aus Ton und formte aus
ithm langsam die Saule und
die drei um sie stehenden
Menschen, indem ich {iber-

Abbildung 22: Rémischer
Brunnen

schiissigen Ton aus dem Block herausnahm. Auf der Séule
wollte ich zunichst einen Springbrunnen mit mehreren Schalen abbilden. Ein Springbrunnen hebt

Abildung 24: Der Brunnen
mit einer Schale

die Materie des Wassers leicht in die Hohe empor. Auch ein
Produkt muss von den Produzenten bildhaft gesprochen in die
Hohe gehoben werden, auf dass es in einen groBeren
Gesamtzusammenhang treten kann, welcher dem Ganzen dient.
So wie das Wasser im Springbrunnen hinaufgehoben wird, um
sich mit Luft und Licht zu durchdringen, so muss auch ein
Produkt in die Leichte gehoben werden, um sich mit einer
grofBeren Sinnhaftigkeit zu durchdringen. Das Produkt darf also
niemals nur dem Produzenten oder dem Konsumenten dienen,
sondern sollte im idealen Sinne immer einen Wert im gesamten
Sinnzusammenhang erfiillen. Da ich aber vor hatte die Skulptur
zu gielen, stellte sich das leider als technisch nicht umsetzbar
heraus, so dass ich die Sédule stattdessen nur in einer Schale
enden lieB. Als ich die Figuren grob plastiziert hatte, verfeinerte
ich sie noch, indem ich ihre Beine und den Riicken detaillierter
herausarbeitete. Die Figuren standen mit dem Gesicht zur Saule
und griffen mit ihren Armen um diese. Nun war ich mit der
Grobform zufrieden und musste weiterhin darauf achten, dass es
keine Hinterschneidungen gibt, die verhindern wiirden, dass man
die Schalen nach dem Guss abziehen kann. Nachdem auch das
getan war, musste ich entscheiden, wieviele Schalen fiir den Guss

notig waren. Ich entschied mich dafiir, vier Schalen aus Gips um die Figur zu gieflen. Drei sollten
die Form umschlieBen und eine vierte, pfropfenféormige sollte die Form von oben begrenzen. Ich
ritzte also in mein Modell die Trennlinien der Schalen. Diese setzte ich an die hochsten Stellen der
ganzen Figur, damit die Schalen spéter gut abgelost werden konnten.

45



bbildung 25: Das Modell in
der ersten Tonschale

gut getrocknete und
damit hart gewordene
Plastik in diese ein. Ich
schmiegte diese
Tonplatte an die Figur
an, bis zu den
eingezeichneten

Réndern der Schalen.
Dann formte ich den
Pfropfen  fiir  den
oberen Abschluss.
Zwischen die Schale
und den Pfropfen legte
ich je einen Plastik-
streifen, damit die
beiden Tonteile nicht
zusammen kleben

Nun nahm ich eine Tonplatte und driickte meine inzwischen

wiirden. Aullerdem legte ich einen Plastikstreifen auf eine
der zwei Kanten der Schale und formte eine zweite Schale
um das zweite Drittel meiner Figur. Alsdann driickte ich
kleine Mulden — Nopsis - in die Kante der Schale ein, damit

Abbila’un 26: Der Guss der ersten
Schale

die Schalen spiter besser zusammen halten und sich nicht

verschieben wurden.

Jetzt schuf ich nach unten hin eine Barriere, sodass der Gips, mit dem ich die dritte Schale gieBBen
wiirde, nicht nach unten wegflieBen kann. Es war nun an der Zeit den Gips anzuriihren. Ich nahm
dazu eine Schale mit Wasser, fiillte nach und nach Gipspulver hinzu, so dass dieses sich allmdhlich
mit dem Wasser verbinden konnte, ein Vorgang, den man als ,,Einsumpfen” bezeichnet. Beim
Gipsmischen ist es besonders wichtig darauf zu achten, so wenig wie moglich zu riihren, da durch
das Riihren ansonsten Lufteinschliisse entstehen.

So goss ich also die erste Schale. Im
nidchsten Unterricht war die Gipsschale
hart, und ich nahm eine der Tonschalen
ab, um eine zweite Gipsschale an deren
Stelle zu gieBen. Nun musste ich
allerdings die Kante meiner ersten
Gipsschale mit Schlicker bepinseln,
damit die beiden Gipsschalen nicht
zusammenkleben wiirden. In der selben
Art goss ich zuletzt auch die dritte
Gipsschale und den Pfropfen.

=

46

Abbildung 27:

Der Guss mit den Schalen



Als ich nun alle Schalen gegossen hatte, wusch ich den Schlicker ab und besserte die Schalen noch
aus, indem ich Uberstinde mit dem Messer wegschnitt und Ungenauigkeiten in der Form mit
weichem Ton ausbesserte. Als alles ausgebessert war, bestrich ich die Tonschalen und den Pfropfen
mit Vaseline um zu verhindern, dass diese sich mit dem
eigentlichen Guss verbinden wiirden. Jetzt fligte ich die
Gipsschalen aneinander und zog Zuggummis straff um sie herum
um sie fest aneinander zu pressen. Zur Stabilisierung stellte ich
das Gebilde kopfiiber in einen Eimer. Nun riihrte ich eine grof3e
Menge Gips an, der etwas fliissiger war, als der Gips, den ich
zuvor fiir die Schalen verwendet hatte. Zuletzt goss ich diesen
Gips in die Form und klopfte diese leicht, damit die Luft

Abbildung 8: Ders vor
dem letzen Schliff

entweichen konnte.

Nach dem Trocknen des Gusses
legte ich die Form ins Wasser,
da sie sich dort leichter 6ffnen
lasst. Nun stand der fast fertige
Guss vor mir. Es mussten nur
noch mit einem Messer alle
Uberstinde und UnregelmiBig-
keiten entfernt werden. Da die
Figur noch kleine Locher
aufwiese, rihrte ich nochmals
recht festen Gips an um diese
Locher damit zuzuspachteln und

letzte Unebenheiten auszugleichen. Nun liel ich das Ganze
trocknen und meine Gipsfigur war fertig.

47

Abbildung 29: Der fertige
Guss



Das Relief

Als dritte Arbeit wollte ich das Rechtsleben mit seinem Ideal der Gleichheit darstellen. Im Kapitel
iiber das Rechtsleben hatte ich herausgearbeitet, wie das Rechtsleben die Aufgabe hat, jedem
Menschen — ob arm oder reich — in gleicher Weise wieder zum Rechten und damit zu seiner
Weiterentwicklung zu verhelfen, wenn er den Pfad des Rechtes verlassen hat. In diesem Sinne tragt
das Rechtsleben Verantwortung dafiir, dass jeder Mensch unabhidngig von seiner Hautfarbe, seinem
Geschlecht, seinem gesellschaftlichen

Stand oder seiner Religion zu einem fiir

die  Gesellschaft  verantwortlichen /
Handeln gefiihrt wird, welches nicht aus i
der Unfreiheit seiner Triebe, sondern aus A& i
der Freiheit der Erkenntnis getragen ist. & . T
Das Rechtsleben muss dafiir die L ,
Handlungen des Menschen in Hinblick - N4 b
auf die Frage, ob sie recht oder unrecht S -
sind, messen und abwégen, und als : o L A
Ergebnis hiervon das rechte Urteil i ¥ — 4
fallen. Fir dieses Abwigen der Bty b » :
menschlichen Handlungen wurde in der
Vergangenheit das Bild der Seelenwaage
verwendet, welche von dem Erzengel
Michael getragen wird. Michael hat
dabei die Aufgabe im Himmel die Taten B
der Menschen in Hinblick auf ihre |
RechtmiBigkeit abzuwigen und in ‘! :
Abhingigkeit von diesem Wégeergebnis
zum rechten Urteil zu kommen. In der L 4 :
%glgsg\llzlggng Traﬁ;é%iels stehrtnit dlesg Abbildung 30: Der Erzengel Michael und die
Seelenwidgung des Menschen nach dem Seelenwaage

Tod im Zusammenhang.

”

Die Waage wigt die Taten der Menschen. Entspringen sie einem verantwortlichen Motiv und damit
mehr reinen Erkenntnissen, so ist sie in unserem Bild ausgewogen. Die irdische Handlung, die in
der einen Waagschale liegt, steht in einem ausgeglichenen Zusammenhang mit einem geistigen
Ideal. Sind die Taten aber aus niederen Motiven entstanden, weil zum Beispiel Gier, Geiz,
Machtgeliiste, Hassgefiihle, Eitelkeit, Selbstsucht oder irgendein anderes amoralisches Streben den
Willen bestimmt haben, so senkt sich eine solche Handlung schwer und erdenlastig hernieder und
stellt damit eine schwere Last dar, da ihr das Gegengewicht eines tugendhaften Ideals fehlt.

Die waagerecht stehende Waage Michaels zeigt also an, dass die Handlung des Menschen durch ein
reines geistiges Motiv zu einer Wiirde und Tugendhaftigkeit angehoben ist. Die sich einseitig
herabsenkende Waage zeigt demgegeniiber eine von niederen Trieben oder unwahren Motiven
belastete Handlung an, der das geistige Gegengewicht fehlt.

48



Aus diesem gedanklichen Bild heraus gestaltete ich das Relief als ein Bild fiir das Rechtsleben. Das
Relief gliedert sich dabei selbst wieder in drei Ebenen. Die unterste Ebene, die in dem Relief auch
den dem Betrachter am néichsten riickenden Vordergrund darstellt, stellt die irdische, die materielle
Ebene dar: Dort platzierte ich zwei Héndler. Der linke von ihnen ist gerade dabei eine unrechte, d.h.
eine aus unreinen Motiven resultierende Handlung zu vollziehen. Er préisentiert mit seiner linken
Hand sein Produkt, wihrend er mit der rechten Hand einen Teil desselben hinter seinem Riicken
verbirgt. Wenn man genau hinschaut, so sieht man, dass das von ihm angebotenen Produkt innerlich
,hohl“ ist. Der auf der rechten Seite sitzende Handler dagegen bietet sein Prdodukt mit beiden
Hénden dar. Er hilt nichts hinter seinem Riicken zuriick. Entsprechend ist das Produkt erfiillt und
weist keine Hohlstelle auf.

In einer nidchst hoheren Ebene, die im Relief durch den mittleren Bereich reprédsentiert wird und
auch als der Bereich des Miteinanders der menschlichen
Seelen  und damit des eigentlichen Rechtslebens
betrachtet werden kann, siecht man nun die Seelenwaage.
Die Waage auf der linken Seite neigt sich {iber der
Hand, mit der der Héndler etwas hinter dem Riicken
zuriickhélt, schwer zur Erde. Auf der anderen Seite, auf
der er das Produkt prisentiert, tritt die Waagschale nicht
in der rechten Weise mit der Erde in Beziehung. Das
Produkt ist noch hohl, es entspricht keinem wirklichen
geistigen Wert und damit auch keinem Ideal. Auf der
dritten und damit hochsten Ebene des Reliefs, die als die
eigentlich geistige Ebene angesehen werden kann,
finden wir nun den Erzengel Michael. Michael hilt in
seinen Hinden die Seelenwaagen und féllt aus einer
tiber ihm erstrahlenden Sonne heraus das rechte geistige ; LR
Urteil iiber die Seelentaten der Menschen. Michael steht y %
damiF vollbewusst %n Qer Welt der Urgesetze upd Abbildung 31: Mic ael mit der
geistigen GesetzmaBigkeiten, aus denen heraus alleine
die rechte Vorstellung geboren werden kann, was recht
und was unrecht ist. Mit seiner Waage bringt er das
reine Rechtsempfinden zum Ausdruck. Die Waage steht deshalb fiir die zu reinen Empfindungen
gewordenen Gefiihle. Michael kdnnte, wenn wir seine Aufgabe einmal im Irdischen in Betracht
nehmen, auch als der ideale Richter des Rechtslebens angesehen werden.

Seelenwaage

49



Der Arbeitsprozess

Zuerst sah ich mir eine Reihe
von historischen
Darstellungen von Michael
und der Seelenwaage an.
Dann zeichnete ich  eine
Skizze  fir das  Relief
mehrmals, bis ich mit der
Zeichnung zufrieden war und
die Proportionen stimmten.
SchlieBlich formte ich ein
grofles Stiick Ton zu einer ca.
30 cm groBen runden, etwa 5
cm dicken Tonscheibe. Auf
diese ritzte ich die Zeichnung mit einem Holzwerkzeug ein, L s
ehe ich begann, mit einem scharfen Holzstab und einer i
Metall-schlinge den Ton um die Figuren herum wegzu- L “
nehmen. Dies setzte ich solange fort, bis der Boden diinn  Abbildung 33: Das Relief von der
wurde. Zuletzt entfernt ich eine Schicht Ton vom Engel und  Seite

von den beiden Waagen, damit diese weiter hinten im Relief

erscheinen als die beiden Hindler aus der materiellen

Sphére. So blieben am Ende nur die Handler in der Ebene vorne bestehen. Die beiden Waagen in
der mittleren Ebene und der Engel mit der Sonne in der hinteren Ebene erscheinen mehr aus dem
Hintergrund, da sie die geistige Ebene des Geschehens darstellen.

, \“a;‘ '
Abbildung 32: Der Ton
zwischen den Figuren wird
entfernt

& SchlieBlich formte ich die Figuren und die Waage

2 genauer aus. Dabei gestaltete ich nicht nur die dem
& £ /AT Betrachter zugewandte Seite, sondern auch die
& 7?;'_ UL il / N \ nach oben und unten zeigenden Seiten., so dass
L ' man das Relief auch schrig von der Seite aus
betrachten kann. Wéhrend ich die Héndler ganz
detailliert herausarbeitete, da sie in der physischen
Ebene sind, arbeitete ich die Waagen weniger
genau heraus und den Engel am ungenauesten. Er
erscheint mehr ahnend im Hintergrund, indem er
mit seinem Gewand in der Tonplatte beinahe
verschwindet, wihrend die Héndler in ihrer
irdischen Konkretheit vor einem stehen.

Abbildimg 34: Das~ feftige Rejlief

50



Fazit

Die Soziale Dreigliederung und die Dreigliederung des menschlichen Organismus ist ein Thema,
welches mich schon lidngere Zeit tief bewegt. Deshalb freue ich mich, dass ich mit dieser
Jahresarbeit das Thema einmal wirklich erarbeiten und in eine Form bringen konnte, in der es
hoffentlich nicht nur mir, sondern auch vielen anderen Menschen ndher kommt.

Ich denke dieses Thema wird noch lange in der Zukunft von groBBer Bedeutung sein, und es ist mir
vor allem durch diese Jahresarbeit zur Lebensaufgabe geworden, die Dreigliederung des sozialen
Organismus und damit auch die Dreigliederung in uns selbst weiterzubringen, so dass es
irgendwann einmal eine drei gegliederte Gesellschaft geben kann, wie sie Rudolf Steiner vor
Augen gestanden hatte.

Da es ohne die Dreigliederung in der Gesellschaft, wie ich es in meiner Arbeit ausfiihrlich heraus
gearbeitet habe, nie zu einem echten Weltfrieden kommen kann, ist es mir ein Anliegen diese von
Rudolf Steiner herausgearbeitete Gliederung des sozialen und als deren Grundlage des
menschlichen Organismus fiir alle Menschen anschaubar zu machen, so dass moglichst bald ein
solcher drei gegliederter sozialer Organismus entstehen kann.

Denn wie Rudolf Steiner in dem der Arbeit vorangestellten Zitat zum Ausdruck bringt, wire
manches in der Welt anders, ,,wenn es ... mdglich wdire, die Begierden, Wiinsche und
Leidenschaften nach den Grundsdtzen des Herzens und Verstandes zu regeln “, da es dann moglich
wire solch eine Dreigliederung der Gesellschaft vorzunehmen, wie Rudolf Steiner sie beschrieben
hat und ich sie in meiner Jahresarbeit ausgearbeitet habe.

Zum Schluss mdochte ich noch allen Menschen danken, die mich bei der Ausarbeitung meiner
Jahresarbeit unterstiitzt haben. Besonders inspirierend waren dabei die vielen Gespriache mit
meinem Vater Dr. med. .Jens Edrich, mit dem ich diese Frage der Dreigliederung schon langer
bewegt habe. Meine Mutter, Claudia Neuner, stand mir beim Lektorieren der Jahresarbeit zur Seite.
Aullerdem gab mir meine Kunstlehrerin Martina Ebel bei der Ausarbeitung der praktischen Arbeiten
viele wertvolle Hilfestellungen und Anregungen.

51



FuBnotenverzeichnis

1 Rudolf Steiner, Unsere Weltlage. Krieg Frieden und die Wissenschaft des Geistes, Berlin, 12.
Oktober 1905, GA 54, S. 5

2 Rudolf Steiner, Einleitungen zu Goethes Naturwissenschaftlichen Schriften (1884 — 1897) GA 1,
S. 197f.

3 GA79.S. 94f

4 GA20.S. 1391f

5 Rudolf Steiner: GA 82, S. 135 f
6 Rhythmisches System — AnthroWiki 11.5.25

7 Rudolf Steiner: ,,Man muss sich der Idee erlebend gegeniiberstellen konnen; sonst gerdt man
unter ihre Knechtschaft.” GA4, Die Philosophie der Freiheit (1894), S. 199

8 Schillers Schadel https://gutenberg.spiegel.de/buch/gedichte-9503/256 Stand 11.5.2025

9 Rudolf Steiner, GA 317, S. 14ft

10 Rudolf Steiner ,,Die Kernpunkte der Sozialen Frage®, GA 23, S. 23

11 ,,Die Kernpunkte der Sozialen Frage*, GA 23, S. 20

12 GA 235, S. 46ff

13 Philosophie der Freiheit, GA 4, S. 7

14 Lukas 6,42 Ubersetzung nach Emil Bock, Das Neue Testament, Ubersetzung in der
Originalfassung, 1999, 2.Aufl. der verkl. Diinndruck-Ausgabe 2004, Verlag Urachhaus, ISBN 3-
87838-236-7, S.162

15 Rudolf Steiner ,,Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten?* GA10 S. 95 ff

16 Johann Wolfgang Goethe aus ,,Wilhelm Meisters Wanderjahre*
https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/meisterl/mstl804.html 11.5.2025

17 Rudolf Steiner ,,Die Kernpunkte der sozialen Frage*, GA 23, S. 12
18 Rudolf Steiner ,,Die Kernpunkte der sozialen Frage*, GA 23 S. 7
19 Rudolf Steiner ,,Die Kernpunkte der sozialen Frage*, GA 23 S. 9
20 Rudolf Steiner ,,Die Kernpunkte der sozialen Frage®, GA 23 S. 9

21 Rudolf Steiner ,,Die Kernpunkte der sozialen Frage“, GA 23 S. 11

52


https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/meisterl/mstl804.html
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_235.pdf#page=46&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_317.pdf#page=14&view=Fit
https://gutenberg.spiegel.de/buch/gedichte-9503/256
https://anthrowiki.at/Rhythmisches_System
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_082.pdf#page=135&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_020.pdf#page=139&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_079.pdf#page=94&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_001.pdf#page=197&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_001.pdf#page=197&view=Fit

22 Rudolf Steiner ,,Was tut der Engel im Astralleib®, aus: ,,Der Tod als Lebenswandlung® GA 182,
S. 146

23 Matthéus 25,14 {f Einheitsilibersetzung 2016
24 wie oben

25 wie oben

26 https://www.gutenberg.org/files/2010/2010-h/2010-h.htm Stand 11.5.25

27 https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/italien/ital 1 76.html , Tagebuch der italienischen Reise,
Neapel 17.3.1787

53


https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/italien/ital176.html
https://www.gutenberg.org/files/2010/2010-h/2010-h.htm

Quellenverzeichnis

Biicher

Rudolf Steiner:,,Die Kernpunkte der sozialen Frage* (GA 23), erschienen 1961 im Rudolf Steiner
Verlag Dornach/Schweiz, ISBN: 3-7274-6061-X

Rudolf Steiner: ,,Die Philosophie der Freiheit (GA 4), erschienen 1962 im Rudolf Steiner Verlag
Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-6271-x

Rudolf Steiner: ,,Einleitung zu Goethes naturwissenschaftlichen Schriften* (GA 1), erschienen 1978
im Rudolf Steiner Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-0011-0

Rudolf Steiner: ,,Die Weltrédtsel und die Anthroposophie* (GA 54), erschienen 1983 im Rudolf
Steiner Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-0540-6

Rudolf Steiner: ,,Die Wirklichkeit der héheren Welten (GA 79), erschienen 1988 im Rudolf
Steiner Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-0790-5

Rudolf Steiner: ,,Vom Menschheitsritsel (GA 20), erschienen 1984 im Rudolf Steiner Verlag
Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-0200-8

Rudolf Steiner: ,,Damit der Mensch ganz Mensch werde®, erschienen 1994 im Rudolf Steiner
Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-0820-0

Rudolf Steiner: ,,Heilpddagogischer Kurs* (GA 317), erschienen 1995 im Rudolf Steiner Verlag
Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-3171-7

Rudolf Steiner: ,,Esoterische Betrachtungen karmischer Zusammenhinge “ (GA 235), erschienen
1994 im Rudolf Steiner Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-2350-1

Rudolf Steiner: ,,Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten® (GA 10), erschienen im Rudolf
Steiner Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 978-3-7274-5807-1

Rudolf Steiner: ,,Der Tod als Lebenswandlung® (GA 182), erschienen 1996 im Rudolf Steiner
Verlag Dornach/Schweiz, ISBN 3-7274-1820-6

Emil Bock, Das Neue Testament, Ubersetzung in der Originalfassung, 1999, 2.Aufl. der verkl.
Diinndruck-Ausgabe 2004, Verlag Urachhaus, ISBN 3-87838-236-7

M.K. Gandhi: Eine Autobiographie oder Die Geschichte meiner Experimente mit der Wahrheit;

erschienen 1977 im Verlag Hinder + Deelmann; 6. unverdnderte Auflage 1995;
ISBN 3-87348-162-6

54



Quellen

Dreigliederung des menschlichen Organismus:
https://anthrowiki.at/Dreigliederung_des menschlichen Organismus Stand 30.10.2024

Wollen:
https://anthrowiki.at/Wollen Stand 02.11.1024

Fihlen:
https://anthrowiki.at/F%C3%BChlen Stand 05.11.2024

Denken:
https://anthrowiki.at/Denken Stand08.11.2024

Nerven-Sinnessystem:
https://anthrowiki.at/Nerven-Sinnes-System Stand 13.11.2024

Rhythmisches System:
https://anthrowiki.at/Rhythmisches_System Stand 17.11.1024

Stoffwechsel-Gliedmalen-System:
https://anthrowiki.at/Stoffwechsel-Gliedma%C3%9Fen-System Stand 24.11.2024

Dreigliederung des sozialen Organismus:
https://anthrowiki.at/Dreigliederung_des sozialen Organismus Stand 10.01.1025
Geistesleben: https://anthrowiki.at/Geistesleben Stand 15.01.2025

Rechtsleben: https://anthrowiki.at/Rechtsleben Stand 21.01.2025

Wirtschaftsleben: https://anthrowiki.at/Wirtschaftsleben Stand 28.01.2025

Charles Darwin Autobiografie: https://www.gutenberg.org/files/2010/2010-h/2010-h.htm

Platon Seelenmodell: https://de.wikipedia.org/wiki/Platon Stand 03.02.2025

Johann Wolfgang v. Goethe ,,Wilhelm Meisters Wanderjahre*
https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/meisterl/mstl804.html Stand 11.05.25

55


https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/meisterl/mstl804.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Platon
https://www.gutenberg.org/files/2010/2010-h/2010-h.htm
https://anthrowiki.at/Wirtschaftsleben
https://anthrowiki.at/Rechtsleben
https://anthrowiki.at/Geistesleben
https://anthrowiki.at/Dreigliederung_des_sozialen_Organismus
https://anthrowiki.at/Stoffwechsel-Gliedma%C3%9Fen-System
https://anthrowiki.at/Rhythmisches_System
https://anthrowiki.at/Nerven-Sinnes-System
https://anthrowiki.at/Denken
https://anthrowiki.at/F%C3%BChlen
https://anthrowiki.at/Wollen
https://anthrowiki.at/Dreigliederung_des_menschlichen_Organismus

	Einleitung
	Die drei Seelenglieder und die Dreigliederung des menschlichen Organismus
	Das Wollen
	Das Fühlen
	Das Denken

	Die drei Seelenglieder Denken, Fühlen und Wollen in ihrer gegliederten Form
	Denken, Fühlen und Wollen in nicht gegliederter Form
	Rudolf Steiners Dreigliederungsidee angewendet auf die Soziale Gesellschaft als Antwort auf den ersten Weltkrieg
	Dreigliederung des Sozialen Organismus in Wirtschaftsleben, Rechtsleben und Geistesleben
	Das Geistesleben
	Das Rechtsleben
	Das Wirtschaftsleben

	Die Vision einer dreigliedrig geordneten Gesellschaft
	Die Stellung des Geldes

	Die menschliche Gesellschaft in ihrer ungegliederten Form
	Die Unfreiheit im Geistesleben als Ursache für die fehlende Dreigliederung

	Die Notwendigkeit zur geistigen Schulung
	Die Praktischen Arbeiten
	Die Athene Büste
	Der Arbeitsprozess

	Der Guss
	Der Arbeitsprozess

	Das Relief
	Der Arbeitsprozess


	Fazit
	Fußnotenverzeichnis
	Quellenverzeichnis

