
Das Prinzip der Wertschätzung in
seiner geistgemäßen Form

eine Seelen- und Vorstellungsübung

Die Anbetung  des Kindes, wie sie von Rembrandt hier dargestellt wird, zeigt in schöner Weise das Prinzip der
Wertschätzung gegenüber einem Zukünftigen. Schließlich folgten die drei Weisen aus dem Morgenland einem

geistigen Gedanken, verkörpert in dem Bild des Sternes, lange ehe dieses auf Erden geboren war

von Jens Edrich

Epiphaniaszeit 2023



Das Prinzip der Wertschätzung in seiner geistgemäßen Form

eine Seelen- und Vorstellungsübung

Die Gegenwart ist  von einer Reihe tiefgreifender,  falscher Vorstellungen von dem geprägt,  was
Mensch, Erde und die Welt ist. Diese Vorstellungen, die uns in der Regel unbewusst durchdringen,
führen zu Handlungsweisen und Entschlüssen des Menschen, die sich  - wie wir spätestens seit der
Coronakrise,  jetzt  aber  auch  im  Zuge  des  Ukrainekrieges  sehen  -  zu  immer  fataleren  und
zerstörerischeren Taten aufschaukeln. Die Menschheit scheint an eine Schwelle getreten sein, an der
sie entweder ihre Vorstellungen, die sie sich in der Vergangenheit von der Wirklichkeit gemacht hat,
gründlich auf den Prüfstand heben und durch neue, wirklichkeitsgemäßere Vorstellungen ersetzen
muss, oder aber in einen die Welt und die Menschheit immer tiefer in einen Abgrund ziehenden
Strudel hineingerät. 

Auch beim einzelnen  Menschen kann man immer konkreter bemerken, dass sich  immer weiter
aufschaukelnde Krisen, Krankheiten, Unfälle oder Schicksalsschläge ereignen, solange der Mensch
in seinen gewohnten Vorstellungen gefangen bleibt. Dort aber, wo es gelingt, wirklichkeitsgemäßere
geistige Vorstellungen in unserer Seele zu schaffen und aus diesen heraus der Welt zu begegnen,
kann der Mensch eine ihm entgegentretende Wirklichkeit  jenseits  der materiellen Welt erfahren
lernen, durch die er in seinem Leben nicht nur einen neuen Lebenssinn, sondern auch eine  neue,
den Menschen schützende und stabilisierende Lebenskraft erfahren kann, die das Potential hat von
ihm bis weit in seine Umgebung auszustrahlen. Dieser Welt, die geistig in der Gegenwart mehr
denn je an den Menschen herantreten will,  in der  rechten Weise zu begegnen erscheint  für die
Zukunft der Menschheit die zentralste Herausforderung. Ihr die richtige Form der Wertschätzung
entgegenzubringen will und muss jedoch zuerst von uns gelernt werden. 

So soll in der Folge jenes Prinzip der rechten Wertschätzung einmal genauer in Betracht genommen
werden. Im Zuge einer Seelen- und Gedankenübung nach dem Vorbild der vierten Seelenübung aus
dem Buch „Übungen für die Seele“ von Heinz Grill soll der Begriff der „Wertschätzung“ dabei  in
drei  Schritten  herausgearbeitet  und  dabei  der  Frage  nachgegangen  werden,  welche  falschen
Vorstellungen sich auf der einen Seite in den Begriff hineingelegt haben, und wie wir uns auf der
anderen  Seite  eine  „wirklichkeitsgemäße“  Vorstellung  von  dem  Begriff  der  Wertschätzung
verschaffen können. 

Dazu soll  in einem ersten Schritt zunächst einmal der Begriff in seiner üblichen Form betrachtet
werden.  Schließlich  können wir  davon ausgehen,  dass  Begriffe,  wie  wir  sie  uns  als  Menschen
angeeignet haben, aus einer bunten Mischung an wahren und unwahren Vorstellungen entstanden
sind, die sich der Mensch im Laufe seines Lebens mehr oder minder unbewusst angeeignet hat
(Anmerkung 1).

In einem zweiten Schritt sollen dann die Problematiken, und damit die unrichtigen Vorstellungen,
die  ebenfalls  mit  dem Begriff  verbunden sind und sich bis  hin zu einer Abgründigkeit  steigern
können,  in  den  Fokus  gerückt  werden,  ehe  dann  in  dem  letzten  Schritt  der  Begriff  der
„Wertschätzung“  in  seiner  größten  geistigen  Tiefe  und  damit  in  seiner  wahrhaftigsten  Aussage
herausgearbeitet werden kann. Indem wir so die landläufige Vorstellung, die wir mit dem Begriff
„Wertschätzung“ verbinden, gewissermaßen auf Spreu und Weizen hin untersuchen, trennen wir
das,  was in dem Begriff  problematisch ist,  weil  es der vollen Wirklichkeit  des Menschen nicht
gerecht wird, von dem, was der geistige Kern und damit das reinste und höchste Ideal des Begriffes
ist,  geistig  ab.   Dadurch,  dass  wir  uns  so  die  Fähigkeit  der  Unterscheidung  für  das  unwahre
Unwesen  und  das  wahre,  d.h.  die  Wirklichkeit  real  beschreibende  Wesen  des  Begriffes
„Wertschätzung“  erarbeiten,  werden  wir  durch  diese  Fähigkeit  des  „Viveka“  (Anmerkung  2)



zugleich in der Seele eine Kraft und die Fähigkeit erlangen, den Begriff in seiner richtigen Weise in
unserem Leben  anzuwenden,  und  damit  in  eine  wahrere  Verbindung  zum Geiste  wie  auch  zu
unserer Umgebung treten können (Yoga; Anmerkung 3).   Während die falsche Anwendung des
Begriffes einer unvollkommenen und damit nicht wirklichkeitsgemäßen Vorstellung entspricht und
den Menschen deshalb in Konflikte, Schwierigkeiten bis hin zu Krankheiten und Krisen treiben
wird, kann von dem wirklichkeitsgemäßen Begriff dann, wenn er durch geistige Bewusstseinsarbeit
voll bewusst in unserer Seele lebendig geworden ist, eine für uns und unsere Umgebung heilsame
Kraft ausgehen. 

In  der  folgenden  Übung  wollen  wir  also  zunächst  den  Begriff  der  „Wertschätzung“  der
beschriebenen  dreigliedrigen  Übung  unterziehen  und  in  einem  zweiten  Schritt  dann  einmal
beispielhaft erarbeiten, welche Wirkungen von dem falschen und dem richtigen Begriff auf den
Menschen und die menschlichen Beziehungen ausgehen können

Die übliche Vorstellung, die wir mit dem Wort Wertschätzung verbinden

Unter  Wertschätzung verstehen wir üblicherweise die Achtung,  Anerkennung, Liebe bis  hin zur
Bewunderung oder Verehrung, die wir einer Sache oder einem Menschen gegenüber aufbringen, die
oder der für uns einen Wert verkörpert. Wie das Wort „Wert-schätzung“ es zum Ausdruck bringt,
geht es bei dem Begriff also darum, den Wert einer Sache in der rechten Weise zu schätzen. Blicken
wir zunächst einmal auf das Wort „Wert“ so bemerken wir, dass ein Wert üblicherweise dann mit
einer Sache verbunden ist, wenn diese eine über sich selbst hinausweisende Bedeutung für uns oder
die Welt  hat. Jeder wirkliche Wert stellt demnach für das Ganze, also auch für die Umgebung einen
Gewinn dar, der dem Erblühen des Ganzen dienen kann. So hat ein Goldstück dadurch einen Wert,
dass mit  ihm Möglichkeiten verbunden sind Gegenstände zu erwerben,  die  über das Goldstück
selbst hinaus gehen. Mehr geistig gesehen hat es seinen Wert durch seinen edlen  Charakter, der
leuchtend über sich hinausweist und der durch seinen warmen leuchtenden Glanz in der Seele des
Menschen ein Empfinden von Wärme, Würde und Schönheit erzeugt. Nicht umsonst ist das Gold
von den Alten als das Sonnenmetall bezeichnet worden. Ein Wert weist also immer über sich selbst
hinaus und erzeugt in seiner Umgebung eine positive Wirkung. 

Wenden wir uns nun dem zweiten Teil des Wortes „Wertschätzung“ zu und fragen uns, was mit
„Schätzung“  gemeint  ist.  In  dem  Wort  Schätzung  steckt  der  Schatz  verborgen.  Durch  eine
Schätzung wird eine Sache also zu einem Schatz erklärt. Zugleich aber klingt auch der Begriff der
„Einschätzung“ an. Etwas einzuschätzen bedeutet ein Gefühl oder gar ein Wissen über den Wert
einer Sache zu erlangen. Wenn wir etwas schätzen, dann müssen wir unser Empfinden, welches wir
für seinen Wert haben, in eine bewusste Form bringen. „Wert-schätzung“ bedeutet demnach, dass
wir den Wert einer Sache nach unserer eigenen Einschätzung zum Schatz, zu etwas Geschätzten und
damit zu etwas Wertvollem erheben. Wir schätzen also eine Sache nach unserer eigenen Urteilskraft
so ein, dass sie einen Wert darstellt und damit eine Bedeutung hat, die über sich selbst hinausweist.
Einer Wertschätzung liegt deshalb auch immer eine Einschätzung des Wertes einer Sache zugrunde,
so dass die Wertschätzung auch immer einer ausreichend objektive Wahrnehmung von der Sache
selbst bedarf. 

Üblicherweise  verwenden  wir  den  Begriff  der  Wertschätzung  also  gegenüber  Menschen,
Situationen oder auch Gegenständen denen wir einen Wert und damit eine Bedeutung beimessen,
die über die Sache hinaus ausstrahlt, deren Wert wir also als etwas Wertvolles einschätzen. 



Welche Problematik ist mit dem Begriff der Wertschätzung verbunden und inwiefern
kann diese regelrecht abgründige Formen annehmen?

Wie  aus  der  ersten  Begriffserörterung  bereits  deutlich  wurde,  bedarf  es  für  die  richtige
Wertschätzung auch einer rechten Einschätzung des wahren Wertes einer Sache. Bringen wir also
einem Gegenstand, der in seinem Charakter lügenhaft ist, eine falsche Wertschätzung entgegen, so
erheben wir etwas, was in Wahrheit gar kein Wert ist, zu unrecht zu einem Wert. Den wahren Wert,
der  erst  dadurch  entstehen  würde,  dass  wir  die  Lüge  erkennen  und  durch  eine  Verwandlung
aufwerten, erkennen wir dabei nicht. Der Begriff der Wertschätzung einem lügenhaften Gegenstand
gegenüber bekommt demnach hier eine falsche und verkehrte Prägung. Schließlich wird die falsche
Wertschätzung das Lügenhafte des Gegenstandes durch die falsche Wertschätzung gegenüber seiner
Lügenhaftigkeit noch erhöhen und damit mitverantwortlich dafür sein, dass diese Lügenhaftigkeit
durch falsche Verherrlichung noch verstärkt wird. (Die Wertschätzung gegenüber dem, was falsch,
lügenhaft oder gar böse ist, wird also immer zu einer weiteren Verfinsterung des Falschen führen.
Der  rechte  Wert  eines  lügenhaften  Gegenstandes  oder  Menschen  kann  demnach  erst  dadurch
entstehen,  dass  dieser  einen  neuen  wahren  Wert  entwickelt  und  dazu  die  Lügenhaftigkeit  als
unwahren Wert abstreift). Der falsche Begriff der Wertschätzung gegenüber einer Lüge kann sich in
seiner  extremsten  und  finstersten  Form  zur  blinden  Verehrung  falscher  Führer  und  Vorbilder
verwandeln und den Menschen dadurch zu einem willenlos verehrenden Instrument gegenüber dem
Bösen machen. 

Diese Form der Wertschätzung findet man häufig im Zusammenhang mit sogenannten „Stars“ oder
auch manchen „Influencern“ in der Öffentlichkeit. Eigentlich narzistische, egozentrische Züge, bei
denen es dem Akteur letztlich nur um sich selbst und seinen eigenen Erfolg geht, kommen in einem
derart glänzenden, vitalen und charismatischen Gewande daher, dass sie von anderen Menschen
nicht in ihrer Wertlosigkeit erkannt werden, sondern ihnen ein Wert beigemessen wird, ohne dass
ein Wert, also etwas, was für das Ganze einen wirklichen Gewinn bringt, wirklich vorhanden ist.
Bei einer derartigen falschen „Wertschätzung liefert“ sich der „Wertschätzende“ einer Lüge und
Suggestionswirkung  aus,  gibt  dem  derart  „Gewertschätzten  womöglich  noch  seine  persönliche
Energie und bläht ihn damit zu einem immer größeren narzistischen „Nichts“ auf, während er sich
selbst  immer  mehr  als  eigenständiges  Wesen  auslöscht  und  sich  in  Abhängigkeit  von  dem
„Gewertschätzten“  gibt.  Auch  diese  Form der  bis  in  das  Kultische  reichenden  Verehrung  von
Persönlichkeiten,  die  vorgeben dem Gemeinwohl zu dienen, aber  in Wahrheit  in ihrem eigenen
Narzismus gefangen sind,  ohne eine wirkliche Wahrnehmung von den Mitmenschen und deren
Notwendigkeiten zu haben, findet man in überaus mächtiger Weise in der Coronakrise. Man muss
hier nur einmal daran denken, wie plötzlich einzelne Individuen und Pseudowissenschaftler die aus
der  Coronakrise  für  sich  den  allergrößten  energetischen  oder  wirtschaftlichen  Nutzen  gezogen
haben, plötzlich zu angesehenen Beratern der Politik avancieren und führende Positionen auf der
Weltenbühne  eingenommen haben,  während  solche  Wissenschaftler,  denen  es  wirklich  um den
Menschen ging, abgrundtief verleumdet wurden.

Passive und blinde Verehrung gegenüber einer Sache wird also immer dann eintreten, wenn der
Wert der Sache nicht richtig eingeschätzt wird, wenn man darauf blickt, was die Sache schon ist,
statt darauf, was aus ihr entwickelt werden muss, wenn man also auf die Sache in ihrer bereits
gegebenen materiellen Ausprägung blickt ohne das, was an geistigen Möglichkeiten an der Sache
entwickelt werden könnte und müsste, ausreichend zu erkennen. So können wir davon sprechen,
dass auch der Wert, den wir einer Sache beimessen, dann kein wahrer sein kann, wenn wir nur auf
das  blicken,  was  die  Sache für  sich  schon ist.  Den wahren  Wert  einer  Sache  können wir  erst
erkennen,  wenn  wir  verstehen,  welche  Möglichkeiten  und  Notwendigkeiten  mit  dieser  Sache
verbunden  sind,  wenn  wir  also  auf  das  „geistige  Potential“  blicken,  welches  mit  der  Sache
verbunden ist und zu ihr hinzutreten möchte, statt auf das zu fixieren, was die Sache schon ist.



Aus diesem Gedanken heraus  wird  deutlich,  dass  es  ebenso problematisch  ist,  wenn wir  einer
weisen  und  geistig  hoch  stehenden  Persönlichkeit  zwar  eine  Wertschätzung  entgegenbringen,
jedoch deren wahren Wert, d.h. das, was mit ihr an Möglichkeiten verbunden ist und sich auch
durch unser Erkennen realisieren möchte, zwar bewundern aber doch nicht wirklich erkennen. So
liegt  ja  beispielsweise  der  Wert  Gandhis  darin,  dass  er  durch  sein  Wirken  als  Vorbild  in  den
Menschen  geistige  Entwicklungsprozesse  ermöglichen  wollte.   Wenn  dies  nicht  ausreichend
gesehen  wir  und Gandhi  zwar  auf  einen  hohen Sockel  gestellt  wird,  demgegenüber  man  tiefe
Verehrung und Wertschätzung aufbringt, so handelt es sich im eigentlichen Sinne des Wortes ja
dennoch  um  eine  unwahre  Wertschätzung.  Schließlich  wird  ja  der  eigentliche  Wert,  der  die
Möglichkeit der Verantwortungsnahme der Gandhi umgebenden Menschen mit sich bringt, durch
diese passive Form der Verehrung doch verkannt. Nehmen wir also den Wert einer Sache wahr,
ohne ihn wirklich voll ins Bewusstsein zu heben (Wenn wir das täten, würden wir uns mit ganzer
Seele dafür einsetzen, dass dieser Wert leben kann und uns dadurch selber unserem wahren Wert
immer mehr annähern)  ohne unseren eigenen Wert schon ausreichend zu leben, so besteht also
immer die grundsätzliche Gefahr, dass wir gegenüber diesem Wert  in ein passiv verehrendes oder
gar den anderen in falscher Weise verherrlichendes Gefühl hineingetrieben werden, bei dem wir uns
selber  klein  und nichtig  machen und den anderen  zwar  bewundern  aber  doch  nicht  in  seinem
wirklichen Wert realisieren (realisieren bedeutet in diesem Fall durch unsere geistige Arbeit  zur
Realität  werden  lassen).  Die  Gefahr  solcher  Überhöhung  liegt  immer  darin,  dass  wir  unseren
eigenen Wert  angesichts der Überhöhung eines anderen nicht entwickeln sondern dem Verehrten
gegenüber  gerade  durch  das  passive  Verehrungsgefühl  unter  unserem möglichen  Wert  bleiben.
Das Gefühl der eigenen Nichtigkeit kann sich sogar dahingehend steigern, dass wir das, was wir so
wertschätzen aus dem Gefühl heraus, es selber nicht erreichen zu können, für uns begehren oder
den, der diesen Wert an sich trägt oder besitzt gar um dieses Wertes willen beneiden. Dieses Gefühl
etwas nicht erreichen zu können, ist aber letztlich seinem Kern nach nichts anderes als eine Bindung
an unsere eigene Trägheit, würden wir uns doch ansonsten wengistens auf den Weg machen das
Wertgeschätzte auch selber zu realisieren und damit über kurz oder lang bemerken, dass dieses
Gefühl es nicht erreichen zu können eine Illusion unserer eigenen Trägheitsgefühle ist.  

Das Gefühl der falschen Wertschätzung birgt deshalb also auf der einen Seite die Gefahr mit sich,
den  Menschen  in  eine  träge,  passiv  neidische  oder  gar  triebhaft  begehrende  Haltung
hineinzutreiben, die im extremsten Fall gar dazu führen kann, dass man das, was man beim anderen
als  einen Wert  erkennt,  aufgrund eigener  nicht  eingestandener  Minderwertigkeitsgefühl  für sich
haben will und es – wenn einem das nicht gelingt, weil man keine ausreichende Mühe aufbringt -
nicht ertragen kann, so dass man es deshalb zuletzt gar zerstören muss und sich selbst damit aber
letztlich in seinem eigenen Wert  auslöscht. Der Wert der Sache wird in diesem Fall zwar un- oder
halbbewusst gefühlt,  aber nicht eingestanden werden. Vielmehr wird man stattdessen versuchen,
dasjenige,  dessen  Wert  man  beneidet,  schlecht  zu  reden  bzw.  zu  verleumden  um es  damit  zu
vernichten.   Insofern  kann sich  der  Begriff  der  Wertschätzung  tatsächlich  dann,  wenn  wir  das
Wertgeschätzte passiv begehren, in sein vollkommenes Gegenteil verkehren (Anmerkung 4). 

So finden wir auf der einen Seite bei dem Begriff der Wertschätzung die Problematik, dass etwas,
was in Wahrheit keinen Wert hat, verehrt und verherrlicht wird und auf der anderen Seite die Gefahr
besteht,  dass  ein  wirklicher  Wert  zwar  gesehen  aber  aufgrund  waltender  Trägheitskräfte  und
Bindungen am liebsten für das eigene Ego genutzt und damit verkonsumiert oder zuletzt regelrecht
zerstört  werden  soll.  Hinter  beiden  Gefahren  aber  steht  immer  das  Problem  des  persönlichen
Begehrens. Denn während im ersten Fall das Wertvolle in Besitz genommen,  und dort wo man ihm
nicht habhaft werden kann vernichtet werden soll, will man im anderen Fall ebenfalls etwas, was als
narzistisches Wesen erscheint, auch für sich haben, oder sich mit ihm schmücken. Der Wert oder
auch der vermeintliche Wert soll also unserem persönlichen Begehren dienen und Nutzen bringen,
sei es dadurch, dass wir das Schöne des anderen - welches wir bewusst oder unbewusst neiden -
eben auch haben wollen und – indem wir bemerken, dass wir es nicht besitzen können – eben



verleumden müssen, oder sei es, dass wir uns an einem Idol orientieren, welches in Wahrheit nur
Narzismus und innere Leere verkörpert, und dass wir damit den Narzismus und damit das Begehren
des Egos selbst in uns aufnehmen. In beiden Fällen bleibt der wirkliche Wert der Sache unerkannt,
da wir im einen Fall der Sache einen Wert beimessen, die sie nicht hat und im anderen Fall den
Wert, den wir nicht ertragen können, nicht anerkennen. 

Wertschätzung kann damit in dem Moment, wo sie keiner wirklichen Wahrnehmung des anderen
entspricht, weil wir durch das persönliche Begehren quasi blind für den eigentlichen Wert oder auch
Unwert  der  Sache  sind,  rasch  zu  ihrem Gegenbild  avancieren  und  einen  hässlichen  Charakter
annehmen.

Abgeschwächt findet sich die gleiche Problematik aber auch bereits dort, wo wir einen gegebenen
Charakterzug, eine Fähigkeit, eine liebenswürdige Art eines anderen Menschen oder aber auch ein
geistige Kraft, die ein Mensch ausstrahlt, nur passiv als ein „Gegebenes“ wertschätzen. Denn in all
diesen Fällen blicken wir nur in passiver Weise auf das, was die Dinge für uns sind ohne das, was
durch uns werden will, wirklich in den Blick zu nehmen. Durch diese Art der Wertschätzung bei der
wir auf das blicken, was die Dinge für uns sind, statt auf das, was durch uns werden will anhand der
Dinge,  blicken wir  letztlich  durch  die  Brille  unseres  eigenen Begehrens  auf  die  Welt  ohne  zu
ermöglichen, dass eine Entwiklung angestoßen werden kann. Wodurch aber erhält eine Sache, ein
Mensch oder eine Situation erst ihren wahren Wert? 

Was bedeutet der Begriff der „Wertschätzung“ in seiner reinsten Form, und wie kann er zu
einer zukunftsschaffenden wahren Kraft heranreifen?

Blicken wir einmal auf die o.g. Frage wodurch eine Sache erst einen wirklichen Wert bekommt:
Nehmen wir dazu einmal eine Goldmünze: Diese wird – solange sie in einer verstaubten Kiste auf
dem Dachboden liegt - noch keinen Wert entwickeln. Tragen wir ihr gegenüber in der Seele eine
Wertschätzung so haben wir  es  vielmehr  mit  einer  unschönen eitlen Haltung des  Begehrens  in
unserer Seele zu tun. Gibt uns aber das Wissen um die Münze auf dem Dachboden die Möglichkeit
auch in Zeiten der Not unser Lebensanliegen und unserer Arbeit weiter nachzugehen selbst dann,
wenn wir vielleicht aufgrund der allgemeinen Not, keinen Lohn mehr für die Arbeit bekommen, so
blicken wir  nicht  mehr  vorrangig  aus  der  Kraft  des  Begehrens  auf  die  Münze,  wenn wir  eine
Wertschätzung  ihr  gegenüber  empfinden,  sondern  stattdessen  vielmehr  auf  das,  was  durch  die
Münze an gefassten Zielen durch uns weiterverfolgt werden kann. Noch freier wird das Erleben der
Wertschätzung gegenüber jener Münze sein, wenn wir in Zeiten der Not beispielsweise in der Lage
sind  ein  von uns  begonnenes  Aufbauprojekt,  bei  dem wir  mit  verschiedenen  Menschen  darum
bemüht sind Perspektiven zu erarbeiten,  durch die die Menschheit  aus der Not heraus wachsen
kann, durch den Erlös, den uns die Goldmünze bringt, stattfinden zu lassen. Im ersten Fall also
bezieht sich die Wertschätzung auf ein Gegebenes,  ohne dass hierdurch irgendeine Entwicklung
angestoßen  wird  (im  Gegenteil:  der  Mensch  der  mit  selbstgefälliger  Wertschätzung  auf  seine
Ersparnisse blickt ohne zugleich das Ziel um deretwillen er diese aufbewahrt im Blick zu haben,
sperrt  sich regelrecht  im Wohlgefühl  der  vermeintlichen Sicherheit  ein,  während derjenige,  der
Freude und Wertschätzung empfindet, wenn er eine Münze einlösen kann, um ein für das Ganze
und  die  Mitmenschen  wichtiges  Lebensprojekt  zu  realisieren,  das  Gefühl  der  Wertschätzung
gegenüber der Münze  in  dem Gedanken an sein Projekt erlebt,  und damit in einem freudigen
Zukunftsgedanken lebt, der ihn innerlich frei, strahlend und schön macht). Während im ersten Fall
der Mensch nur an dem Geschaffenen in einer Art Bindung festhält und damit dem geistigen Ideal
der Wertschätzung nicht gerecht wird, weil er den eigentlichen Wert der Münze etwas Schönes zu
schaffen,  gar  nicht  erkennt,  brint  er  im  zweiten  Fall  nicht  Wertschätzung  dem  Geschaffenen
gegenüber entgegen sondern richtet seine Wertschätzung auf das, was noch – z.B. auch mit Hilfe
der Müneze – geschaffen werden will. 



Ebenso  ist  es,  wenn  wir  den  Begriff  der  Wertschätzung  gegenüber  einem  anderen  Menschen
anwenden. Bringen wir alleine dem, was er bereits an Fähigkeiten hat eine Wertschätzung entgegen,
so sind wir in der Gefahr passiv auf diese Fähigkeiten zu fixieren. Blicken wir aber auf dasjenige,
was durch diese Fähigkeiten des anderen Menschen in der Zukufnt entstehen möchte und bringen
also  jenem,  was  noch  nicht  geboren  ist,  die  Wertschätzung  entgegen,  indem  wir  unsere
Aufmerksamkeit darauf richten, dann wird uns der Gedanke an das, was noch entstehen möchte,
nicht in Ruhe lassen und wir werden daran so lange arbeiten, bis dieser immer klarer und schöner
vor uns steht und uns zuletzt in unserem Willen dazu anregt, unsererseits alles in unserer Macht
stehende zu tun, dass jenes schöne Zukünftige auch tatsächlich realisiert werden kann. Erst also
wenn  die  Wertschätzung  demgegenüber  was  schon  geschaffen  ist,  sich  zur  Wertschätzung
gegenüber  dem, was aus  dem Geschaffenen in  der  Zukunft  entstehen möchte,  erhebt,  kann die
Wertschätzung zu einer wahrhaft zukunftsschaffenden Kraft heranwachsen. 

Der Begriff der Wertschätzung findet in diesem Sinne erst dort seine volle Erfüllung, wenn der
Mensch den Wert dessen, was in der Zukunft  aus der ideellen Welt in die irdische Welt hereintreten
möchte,  empfinden  lernt.  Während  also  die  Liebe  und  Wertschätzung  gegenüber  allem
Geschaffenen und damit auch allem Irdischen alleine noch keine Entwicklung ermöglicht sondern
den Menschen in eine passiven Zustand verharren lässt, in dem er die geschaffenen Dinge zwar
wertschätzt,  weil  sie  ihm  Freude  bereiten  oder  von  Nutzen  sind,  sie  aber  nicht  in  ihrer
Weiterentwicklung fördert, wird die Wertschätzung und Liebe zu den Zukunftsgedanken, die der
Mensch mit seiner Seele auf ideelle d.h. geistige Weise zu schauen lernt,  dem Menschen erst in die
volle  Verantwortung gegenüber  der  Welt  stellen und die  geschaffene Welt  erst  zu  ihrer  ganzen
Schönheit erblühen lassen.

Alle  Wertschätzung  dem  Geschaffenen  gegenüber  kann  deshalb  nur  dadurch  zu  einer
wirklichkeitsschaffenden Kraft werden, wenn sie nicht auf das blickt, was schon ist, sondern auf das
was durch das Hereinstrahlen geistiger Ideen aus dem Geschaffenen in der Zukunft werden will. 

Derjenige Mensch, der die Wertschätzung nur dem Geschaffenen gegenüber entgegenbringt, bleibt
der Schöpfung und dem Schöpfer gegenüber noch passiv, indem er die Schöpfung zwar für seine
Erbauung nutzt, sie aber nicht zu dem erbaut, was aus ihr durch seine geistige Arbeit erbaut werden
will. Er ist  wie derjenige Knecht, der von seinem Herrn eine Münze erhält und sie bis zu dessen
Rückkehr einfach in der Erde vergräbt um sie dort sicher zu bewahren, den aber der Herr bei seiner
Rückkehr für dies nicht freudig in seine Arme schließen kann (S. Matthäus 25; 14-30). Ja er ist – in
einem anderen Gleichnis gesprochen – wie derjenige, der sich Schätze sammelt auf Erden, da sie
die Motten und der Rost fressen, und da die Diebe nachgraben und stehlen... (Matthäus 6; 19)

Derjenige dagegen, der die Wertschätzung nicht alleine dem Geschaffenen entgegenbringt sondern
demjenigen,  was  durch  das  Geschaffene  und  durch  seine  geistige  Tätigkeit  in  der  Zukunft  an
Schönem  entstehen  kann,  ist  wie  derjenige  Diener,  der  die  Münzen  seines  Herrn  in  dessen
Abwesenheit  zum Wohle  und  zum Gedeihen  des  Ganzen  vermehrt.  Er  wird  bei  der  Rückkehr
freudig von diesem empfangen werden. (S. Matthäus 25; 14-30). Damit aber ist er wie jener, der
Schätze  im Himmel  sammelt,  da  sie  weder  Motten  noch Rost  fressen  und da  die  Diebe  nicht
nachgraben noch stehlen (Matthäus 6; 19).

Deshalb  können wir  zusammenfassend sagen:  Das Prinzip  der  höchsten  Wertschätzung lebt  im
Menschen dann, wenn er in der Lage ist auf die Dinge, wie sie geworden sind, so zu blicken, dass er
dasjenige, was aus ihnen in der Zukunft durch das Hereintreten geistiger Ideale im schönsten und
wahresten  Sinne  werden  will,  erkennen  kann  und  damit  den  Dingen  durch  die  richtige
Wertschätzung ihrem wahren Wert gegenüber erst zu jenem wahren Wert verhilft.



So müssen wir also lernen, dort, wo wir auf eine Situation blicken, nicht alleine demjenigen, was
schon  irdisch  da  ist,  Wertschätzung  entgegenzubringen  (das  ist  die  Liebe  zum Vatergott,  dem
Prinzip dessen, was aus der Vergangenheit Substanz gibt), sondern indem wir das Geschaffene und
damit das Vaterprinzip als Grundlage annehmen ohne es durch unser Begehren festzuhalten (Du
sollst  Dir kein Bildnis machen),  müssen wir zugleich unseren Blick auf  dasjenige richten,  was
geistig aus der Zukunft in die Realisation treten möchte. Das Zukünftige (das Prinzip des heiligen
Geistes) aber können wir nirgendwo in bereits gegebener Form finden (dann wäre es ja doch nur
das  ewig  Alte),  sondern  es  muss  geistig  aus  der  Beziehung  zum Gedanken,  zum Logos  zum
Sohnesprinzip  also  durch  den  geschauten   Gedanken  des  Menschen,  der  mit  dem Christus  in
Verbindung ist,  erst geschaffen werden.

Welche Wirkungen ergeben sich aus dem falschen und welche aus dem wahren Begriff
der „Wertschätzung“?

Blicken wir zur Beantwortung dieser Frage einmal auf zwei Beispiele bzw. Fälle

Im einen Fall soll es sich einmal um die Situation handeln, dass wir einem Menschen gegenüber
stehen, der in seiner Art den Wertschätzungsbegriff zu denken noch stark an dasjenige gebunden ist,
was bereits geschaffen ist. Er wird sich entsprechend der Vorstellung, die er sich von dem Begriff
der Wertschätzung macht, also stark an materielle Dinge halten und sein Streben auch stark nach
den geschaffenen Gütern und Werten dieser  Erde ausrichten.  Menschen, die ihm gegenüber  ihr
Streben mehr  danach ausrichten  Zukünftiges  zu  denken und sich  in  diesem Schaffen  von dem
Geschaffenen etwas freier und unabhängiger gemacht haben, werden bei ihm auf wenig Verständnis
stoßen. Vielleicht wird er deren innere Freiheit insgeheim bewundern oder auch beneiden.. Offen
zugegen wird er das aber nicht, da er das Prinzip der Wertschätzung gegenüber dem Geist-Schaffen
noch nicht  kennengelernt hat.  So wird er  eher  dazu neigen den anderen,  der sich bereits  einen
freieren Begriff von dem wahren Wert, den es zu schätzen gilt, erarbeitet hat, eher negativ abwerten.
Derjenige also der im Gegensatz zu ihm erkennt, dass ein wirklicher Wert erst dann gegeben ist,
wenn ein Ringen darum besteht aus dem Geistigen heraus Schönes, Wahres und Gutes zu realisieren
und nicht  dann,  wenn der  Mensch  sich an jenem passiv erfreuen oder  es  gar  verkonsumieren
möchte, wird für den, der seine Wertschätzung mehr passiv der Welt des „Geschaffenen“ zuwendet,
eher ein negativer Stein des Anstoßes sein, da er sich ja doch durch dessen Anderes Sein in Frage
gestellt fühlt und ahnt, dass er hier etwas dazulernen müsste. Indem er sich dies aber aus einer
Bindung an seine alte Vorstellung von „Wertshätzung“ heraus nicht eingesteht, wird er eben dazu
neigen den anderen, in dem genannten Fall also zum Beispiel uns für unser Anders Sein negativ
abzuurteilen. 

Begegnen wir nun diesem Wesen, welches uns in unserem geistigen Streben nach einem reineren
Begriff  von Wertschätzung regelrecht aburteilt,  so ist es von allergrößter Bedeutung ob wir uns
schon tief genug in dem neuen Begriff der Wertschätzung geistig verankert haben und diesen auch
angesichts  der  negativen  Beurteilung durch  unser  Gegenüber  durchhalten  können.  Denn indem
jener uns verurteilt oder gegen uns vielleicht gar Verleumdungen setzt, ist es nun von Nöten, dass
wir ins jetzt vollbewusst zu dem richtigen Wertschätzungsbegriff aufrichten können. Versuchen wir
nämlich dem, was im anderen schon ist, eine Wertschätzung entgegenzubringen, so werden wir dem
anderen ein Gefühl vermitteln, dass sein Verhalten so, wie er es an den Tag legt, in Ordnung ist. Der
andere wird dadurch, dass wir ihn in seinem So-Sein wertschätzen also keine Möglichkeit durch uns
bekommen einen Entwicklungsschritt hin zu einem anderen Wertschätzungsbegriff zu tun. Vielmehr
wird er sich durch unsere Wertschätzung auf die Schulter klopfen und das Gefühl haben, alles was
er so tut sei rechtens. Damit aber ist auch das Urteil, welches er auf negative Weise über uns gefällt
hat, rechtens und er wird sich in diesem bestätigt fühlen. Wie anders, wenn wir nicht demjenigen
gegenüber die Wertschätzung zeigen, was er ist sondern einen Sinn für den Wert, den seine Seele
aus geistigen Idealen heraus entwickeln möchte, entwickeln. Wenn wir also sehen, dass auch er



geistig uns nur deshalb verurteilt, weil er nur den Wert der irdischen geschaffenen Dinge sehen
kann, dem Geistigen und damit jenem, was aus der Welt des Ideellen an den Menschen herantreten
möchte,  auf  dass  es  sich  in  der  zukunft  manifestieren  kann,  aber  noch  keine  Wertschätzung
entgegenbringen kann, weil er es nicht kennt, werden wir zugleich dadurch den Blick auf dasjenige
Prinzip richten, was im Menschen aus geistigen Idealen heraus zukunft schaffen will und erkennen,
dass sein eigenlticher Wert erst darin liegt, dass er auf dieses neue Prinzip zugehen kann. So werden
wir unsere Wertschätzung demjenigen zuwenden, was der Mensch erringen möchte und das ist die
Wertschätzung gegenüber dem Geistigen, was sich auf Erden manifestieren möchte. Wir werden
dadurch  etwas  erkennen,  was  auch  der  andere  für  seine  Entwicklung  braucht  und  unseren
Mitmenschen nicht für dasjenige wertschätzen, was er ist, sondern für das, was er aus sich machen
möchte, selbst dann, wenn er das vielleicht noch gar nicht weiß. 

Der zweite Fall soll einmal folgende Situation in Betracht nehmen: Wir begnen einem Menschen,
der den Begriff der Wertschätzung schon in einem viel höheren Maße dem Geistigen zuwendet und
der dadurch um die Relativität des Geschaffenen schon besser weiß als wir selbst. Indem wir auf
ihn blicken, mögen wir in der Seele auch so etwas wie eine tiefe Wertschätzung gegenüber diesem
Menschen erleben. Auch hier jedoch stelle man sich einmal vor, was es bedeuten würde, wenn diese
Wertschätzung in passiver Weise auf dasjenige zielen würde, was im anderen Menschen an geistiger
Größe und Freiheit lebt, und dieses als ein Geschaffenes angesehen und passiv bewundert werden
würde. Indem wir diesen Menschen passiv bewundern würden ohne uns zu fragen, was durch und
mit ihm an geistigen Möglichkeiten in der Zukunft entstehen können, würden wir ihn in seinem
innersten  geistigen  Wesenskern  und  damit  in  den  von  ihm  ausgehenden  Möglichkeiten  zur
Entwicklung nicht wahrnehmen. Wir würden ihn zwar bewundern nicht aber der Möglichkeit das,
was von ihm ausgeht, durch eigenständiges Erarbeiten und Üben in die Realisation zu bringen, die
rechte  Wertschätzung  entgegenbringen.  Dadurch  aber,  dass  wir  bewundernd  auf  ihn  als  ein
Geschaffenes blicken und diesem unsere Wertschätzung entgegenbringen würden, statt auf das zu
blicken, was in der Zukunft durch die Begegnung mit ihm entstehen möchte, würden wir ihn und
uns  selbst  von  einer  Weiterentwicklung  abschneiden.  Indem  wir  also  demjenigen  eine
Wertschätzung entgegenbringen, was mit ihm an Zukunftsmöglichkeiten verbunden ist, werden wir
in uns ganz natürlich den Willen entwickeln diese zukunftsmöglichkeiten auch zu realiseren und
zunehmend die Verantwortung für dieses Schaffen fühlen. Indem wir aber nur dem, was uns da in
seiner Größe als Geschaffenes vor Augen steht, eine Wertschätzung entgegenbringen, werden wir in
einer Haltung der passiven Verehrung und wertschätzenden Bewunderung verharren, aus der heraus
die mit der Begegnung verbundenen Möglichkeiten nicht in die Realisation führen können. Sowohl
auf  uns selbst  als  auch auf den anderen,  der  uns eigentlich die  Möglichkeit  aufzeigen will  die
Wertschätzung von dem Geschaffenen auf das Schaffende hin zu erweitern, wirkt diese fehlende
Wahrnehmung  und  Wertschätzung  zu  den  zukünftigen  Möglichkeiten  krank  machend  und
schwächend. (Die Krankheit und der frühe Tod des Geistlehrers Rudolf Steiners, sind in diesem
Zusammenhang  zu  verstehen)  Gehen  wir  dagegegen  immer  stärker  auf  die  geistig  gegebenen
Möglichkeiten zu und lernen deren Wert richtig wertzuschätzen, dann wird uns die Tatsache dass
hierdurch in uns der reinste Begriff der Wertschätzung geboren wird eine gesundenden Kraft in uns
wirksam, die nicht nur auf uns und unsere Begegnung sondern sogar auf denjenigen, der uns den
wahren Begriff von der richtigen Wertschätzung gelehrt  hat, ausstrahlen wird. (In diesem Sinne
lässt sich beobachten, dass auch der gegenwärtige Geist- und Seelenforscher Heinz Grill, der sich in
seinem schriftlichen und mündlichen Werk auf das Stärkste um die Herausarbeitung neuer wahrerer
Vorstellungen  und  Begriffe  im  Sinne  des  vorliegenden  Textes  verdient  gemacht  hat,  in  seiner
Gesundheit  aufblüht,  wenn die  Menschen in  seiner  Umgebung  den  Wert  des  Geschaffenen  als
relativ erkennen können, weil sie gelernt haben,   auf die geistigen Möglichkeiten zu blicken und
den Wert derselben schätzen zu lernen und umgekehrt  rasch von Schwächungen und Krankheit
ergriffen werden kann, wenn dieser Bewusstseinsschritt hin zu der richtigen Vorstellung von dem,
was Wertschätzung bedeutet, bei den Menschen ausbleibt. )



Kurzzusammenfassung
zur Begriffsübung der „Wertschätzung“

Die fett gedruckten Passagen sind zur Meditation oder vertieften Konzentration geeignet:

Der Begriff der Wertschätzung bedeutet üblicherweise einen Gegenstand oder einen Menschen in
seinem Wert zu erkennen und zu achten. Damit aber setzt der Begriff die Fähigkeit voraus den
wahren Wert einer Sache auch möglichst objektiv zu sehen. Problematisch wird der Begriff der
Wertschätzung, wenn ihm keine rechte Werterkenntnis des wertgeschätzten Gegenstandes voraus
geht. Indem wir nämlich etwas schätzen, was in Wahrheit kein Wert ist, erheben wir durch unsere
falsche Einschätzung einen unwahren Wert zu einem vermeintlichen Wert und bedienen damit eine
Lüge. Ebenso problematisch ist es, wenn wir den Wert einer Sache zwar fühlen aber dennoch nicht
vollbewusst anerkennen. Da der wahre Wert einer Sache oder eines Menschen immer erst  dann
leben kann, wenn das mit der Sache oder dem Menschen verbundene volle Potential erkannt und
damit  auch  realisiert  (verwirklicht)  wird,  führt  das  reine  Fühlen  eines  Wertes  ohne  die
entsprechende  Erkenntnis  des  damit  verbundenen  Potentials  dazu,  dass  dieser  Wert  in  seinen
Möglichkeiten nicht zur Entfaltung kommen kann. 

Wahre Wertschätzung bedeutet demnach nicht einen Gegenstand oder einen Menschen so wie
er  ist  zu  betrachten,  sondern  das  mit  ihm  verbundene  Potential  zu  erkennen  und  zu
realisieren. 

Einer  hochstehenden  Persönlichkeit  oder  auch  Angelegenheit,  die  ein  wahres  geistiges  Wissen
ausstrahlt,  gegenüber  bedeutet  Wertschätzung  demnach  das  mit  jener  verbundene  Potential  zu
erkennen und in sich und durch das eigene Streben in die Verwirklichung zu bringen. Dadurch wird
der Mensch auch seinen eigenen Wert erst realisieren.

Einer weniger entwickelten Persönlichkeit, oder Angelegenheit, die noch von einer Vielzahl falscher
Vorstellungen und Bindungen durchdrungen ist, gegenüber bedeutWertschätzung dahingegen mehr,
das Potential welches für uns in der Erkenntnis dieser Sache oder Persönlichkeit verbunden ist, zu
erkennen und es durch das eigene Streben in die Verwirklichung zu bringen. Auch dadurch wird der
Mensch erst seinen eigenen wahren Wert realisieren.

Ein wahrer Wert ist niemals ein Gegebenes, sondern vielmehr dasjenige geistige Potential,
welches  mit  einer Sache verbunden ist.  Ihren wahren Wert  kann eine  Sache deshalb  nur
dadurch  erlangen,  dass  sie  sich  durch  das  Erkennen  desselben  zu  jenem  Wert  erst
hinentwickeln kann. 

Den wahren Wert einer Sache oder eines Menschen zu realisieren bedeutet demnach immer
ihn durch das Erkennen dessen, welche zukünftigen Möglichkeiten mit ihm verbunden sind,
in die Realisation zu überführen.  Wertschätzung ist deshalb immer eine geistige Leistung
gegenüber dem geistigen Potential,  welches mit einer Sache verbunden ist und mündet als
solches immer in der Wertschöpfung.



Anmerkungen

Anmerkung 1: In seinem Werk „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welt“ beschreibt Rudolf
Steiner  im  Menschen  7  geistige  Organe  in  der  Form  sogenannter  Lotusblumen  (Chakren),  die  ihr
Zentrum an verschiedenen Stellen des Menschen haben. Diese Lotusblumen zeigen grundsätzlich, ob und
wieweit der Mensch mit der Welt des Geistigen in Verbindung steht und aus dieser Verbindung heraus
gesund ist. Indem der Mensch den Zusammenhang mit dieser geistigen Welt in der Gegenwart im Zuge
seiner  Bewusstseinsentwicklung  vollkommen  verloren  hat,  müssen  diese  Blüten  durch  bewusste
Geisterkenntnis zu neuem Leben erweckt werden. Für die sogenannte 16 blättrige Lotusblume, die sich
etwa  auf  der  Höhe  des  menschlichen  Kehlkopfes  befindet  und  die  eine  zentrale  Stellung  für  die
Bewusstseinsentwicklung des Menschen einnimmt, weist er dabei auf 8 geistige Grundprinzipien hin, die
der Mensch erringen müsse, wenn er nicht in seiner geistigen Entwicklung zugrunde gehen wolle. Diesen
8 Prinzipien, welche identisch sind mit dem im Buddhismus beschriebenen achtgliedrigen Pfad, geht als
erstes  die  Ausbildung  von  wahren  und  wirklichkeitsgemäßen  Vorstellungen  voran,  welches
gewissermaßen die Vorbedingung aller 7 weiteren Prinzipien ist. Solange der Mensch sich üblicherweise
seine Vorstellungen unbewusst und damit gewissermaßen dadurch bildet, dass er „dies und das“ passiv
hört, „das eine und das andere“  sieht (Rudolf Steiner: Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten,
Kapitel: Über einige Wirkungen der Einweihung), wird seine Lotusblume unentwickelt verdorrt bleiben.
Erst wenn er darauf achtet, dass jede Vorstellung für ihn Bedeutung gewinnt, dass in jeder Vorstellung
eine  bestimmte  Botschaft,  eine  Kunde  über  Dinge  der  Außenwelt  enthalten  sei,  und  sein  ganzes
Begriffsleben  so  gelenkt  würde,  dass  es  „ein  treuer  Spiegel  der  Außenwelt  wird“,  ja  dass  alle
„unrichtigen Vorstellungen aus seiner Seele entfernt“ würden, könne diese Lotusblume im Menschen
wirksam werden. Die Erarbeitung „rechter“ und damit wirklichkeitsgemäßer Begriffe,  wie  sie Heinz
Grill  in seiner  4.  Seelenübung in dem Buch „Übungen für  die  Seele“ beschreibt,  stellt  deshalb eine
unverzichtbare  Grundlage  für  den  Menschen  dar,  der  den  vielfältigen  Suggestionen  und  falschen
Vorstellungen der Gegenwart mit ihrer Zerstörungskraft geistig entgegenwirken will. 

Anmerkung 2: Viveka bedeutet auf Sanskrit „Unterscheidung“ und meint die Fähigkeit zwischen wahr
und unwahr zu unterscheiden. 

Anmerkung 3: Yoga bedeutet im Sanskrit: die aus dem Geistigen heraus gegebene neue Verbindung mit
der Welt

Anmerkung 4:  Gerade die Coronakrise bringt viele derartige Perversionen versteckter Wertschätzung
ans Tageslicht. So fühlen viele Menschen, die sich unkritisch oder ängstlich den Coronamaßnahmen bis
hin zur mRNA Impfung verschrieben hatten, gegenüber denjenigen, die sich bewusst aus einem Ideal
oder einer eigenen Erkenntnis heraus gegen manches entscheiden hatten und dafür auch Ausgrenzung
oder  Nachteile  auf  sich  nahmen,  vor  allem  jetzt,  wo  immer  deutlicher  wird,  welch  verheerende
Wirkungen die Coronamaßnahmen und hier insbesondere die Impfungen auf den Menschen haben, eine
verborgene „Wertschätzung“. Da sie diese aber meist nicht offen zugeben können (sie müssten sich ja
ansonsten eingestehen, dass sie selber teilweise aus einer Schwäche heraus gehandelt hatten) verwandelt
sich diese verborgene Wertschätzung in Neid, da man selber auch gerne so integer dastehen möchte, wie
mancher Ungeimpfte. Und da auch der Neid nicht eingestanden wird, kann er sich sogar weiter in Hass,
Ablehnung  oder  gar  einen  regelrechten  Vernichtungswillen  gegenüber  jenen  Menschen  verwandeln.
Rudolf Steiner beschreibt  in seinem Werk für  die Zeit  nach dem Jahr 1998,  welches die dreimalige
Wiederholung  der  Zahl  666  bedeutet,  ein  konkretes  Zerstörungsprinzip  in  der  Menschheit,  welches
tatsächlich aus einer instinktiven, durch reine Begierden vorgenommenen Einschätzung des Wertes von
etwas Geistigem heraus jenes Geistige vernichten will. In der letzten Wiederholung der Zahl 666, also in
der Zeit um das Jahr 1332 herum, wirkte dieses Prinzip in Form des französischen Königs Philipp des
Schönen, welcher den geistigen Wert der Templerbewegung erkannte und deshalb sogar den Schutz und
die  Lehre  dieser  Bewegung  suchte,  als  er  selber  in  höchster  Not  war,  der  aber  zugleich  innerlich
beschloss jenen Wert auszulöschen, da er dessen Reinheit und Schönheit – nachdem er bemerkte wie weit
davon weg er selber war - nicht ertragen wollte. Auch in der Gegenwart ist den Forschungen von Heinz
Grill zufolge ein ähnliches Prinzip wieder in der Welt wirksam.)


