
Wie finden wir uns selbst?

Wege zu einer Strahlkraft der Seele

von

Jens Edrich

 
Parzival auf der Suche nach dem heiligen Gral

Januar 2017

1



Inhaltsverzeichnis:

Seite 3: Wie finden wir uns selbst? Wege zu einer Strahlkraft der Seele

Seite 7: Hingabe ohne Selbstverlust? Zentrierung ohne Selbstfixierung?

Seite 11: Wie die Aktivität der Seele in der Hingabe zur Zentrierung der
 Seele führt

Seite 18: Von der Strahlkraft der Seele

2



Wie finden wir uns selbst?
Wege zu einer Strahlkraft der Seele

Die Frage nach unserem Selbst, nach dem, was wir selber sind, gehört zu den ältesten Fragen der
Menschheit. Dennoch hat sie in einem Zeitalter, in der eine individuelle, selbstbestimmte Seele des
Menschen nur noch schwer gedacht werden kann, in dem vom Menschen oftmals die Unterwerfung
unter Sachzwänge und Regularien in einer Weise gefordert  wird, die dem einzelnen das Gefühl
vermittelt als individuelle Seele nicht gefragt zu sein, allergrößte Aktualität. Sehr viele Menschen
erleiden  das  Gefühl  der  eigenen  Nichtigkeit.  Schon  früh  wird  uns  beigebracht,  uns  so  an  die
gesellschaftlichen  Erwartungen  anzupassen,  dass  wir  innerhalb  derselben  gut  eingefügt
funktionieren  und  jene  Erwartungen  unhinterfragt  erfüllen.  Eigenständiges  Denken  über  die
Grenzen des Gegebenen hinaus, eigenständiges Handeln auf neue Horizonte zu, gerät rasch in einen
Konflikt mit den Gegebenheiten. Soziales Unverständnis, Arbeitsplatzverlust oder der Verlust an
Sicherheiten ist oftmals die Folge. Aus Angst vor jenen gesellschaftlichen Ausgrenzungen ziehen es
viele Individuen vor,  auch als unsinnig oder gar schädlich erkannten Zielen zu dienen um damit
ihren Anteil an der als Gegenleistung für diesen Dient gebotenen Sicherheiten zu erhalten. Je klarer
wir jedoch erkennen, welcher Unwahrheit wir dienen, desto mehr wird uns nicht erspart bleiben, an
jenem  inneren  Konflikt  zwischen  dem  für  richtig  Erkannten  und  dem  wider  besseres  Wissen
Praktiziertem einen zunehmenden Schmerz zu erleben.  Krankheiten,  Krisen,  oder Leid sind die
Folge  davon,  wenn  wir  in   uns  zugewiesenen  Rollen  verharren,  während  wir  zugleich  die
Notwendigkeit  verspüren,  zu  neuen  Aufgaben  zu  finden.  Oftmals  führen  uns  Krankheiten  und
Krisen zu einem Erwachen der Frage: Wer bin, ich, dass ich das erleiden muss, und was will ich mit
meinem Leben tun?

Die  Frage  nach  dem,  wer  wir  sind,  stellt  die  Frage  nach  unserer  eigenen  Seele  und  deren
Möglichkeiten sich immer freier entfalten zu können. Der Wunsch nach einem aus der eigenen
Seele heraus selbst gestalteten Dasein liegt uns allen im tiefsten Inneren zugrunde. 

Was aber ist die menschliche Seele, wie findet sie zu sich selbst und zu ihrer Erkraftung, wodurch
kann sie in immer freierer Weise wirken?

Dieser Frage wollen wir in der Folge nachgehen:

Den Begriff der Seele haben wir zunächst einmal eingeführt, ohne ihn weiter zu erläutern. Da es in
dieser Schrift weniger darum gehen soll, eine von Experten erarbeitete Terminologie der Seele zu
entwickeln,  als  mehr  darum,  an  den  uns  vorliegenden  Erfahrungen  anzuknüpfen,  wollen  wir
zunächst  einmal  versuchen den Begriff  der  Seele  auf  der  Ebene des  eigenen Denkens und der
Erfahrung zu fassen. 

Was also verstehen wir gemeinhin mit der Seele des Menschen? In der bereits oben verwendeten
Begrifflichkeit war mit Seele eine Wesenheit angesprochen, die sich durch zweierlei wesentliche
und bei genauer Betrachtung polare Eigenschaften ausdrückte:

Es war die  Rede davon,  dass  die  Seele  eine Kraft  ist,  welcher  der  Wunsch nach selbständiger
Gestaltung innewohnt. Indem jener Wunsch in ihr lebt, hat diese Seele zugleich ein Bewusstsein
von sich selbst. Wir können also die Seele als eine unsichtbare, aber erlebbare Kraft beschreiben,
die von sich selber ein Bewusstsein hat und zugleich von dem Wunsch nach Selbstbestimmtheit und
Selbstgestaltung gezeichnet ist.  In dem Begriff der Selbstgestaltung liegt aber bereits eine Polarität
angelegt, die wir in den Blick nehmen müssen: SELBST-GESTALTUNG

3



Hier haben wir es mit einem Selbst und einer Gestaltung zu tun. Zum Gestalten aber gehört das Zu-
Gestaltende. So können wir sagen wir haben ein Gestaltendes und ein zu Gestaltendes, geometrisch
gesprochen: Wir haben einen Punkt, ein Zentrum der als Quelle der Gestaltungskraft anzusehen ist
und zugleich eine Peripherie, einen Umkreis, welcher von dieser Quelle gestaltet werden will. So
haben wir es bei der Seele also mit einer Kraft zu tun, die in einem Spannungsfeld zwischen Punkt
und Umkreis steht, zwischen einer Kraft die gestaltet, und einer Welt, die von ihr gestaltet wird.

Zum besseren Verständnis können wir das Bild von Punkt und Umkreis noch einmal von einem
anderen Aspekt aus betrachten: Was sind die Urbedürfnisse der Seele, ohne welche diese letztlich
nicht existieren kann? 

Indem eine Seele Seele ist, will sie sich selbst erhalten, will sie sich selbst als eigenständig und
losgelöst  frei  erleben,  will  sich  schützen  vor  jedweder  Vereinnahmung,  jedwedem  Versuch
ausgelöscht  zu  werden.  So  können  wir  das  eine  Urbedürfnis  der  Seele  darin  sehen,  ein
Abgegrenztes, ein Abgetrenntes, ein Losgelöstes, ein Autonomes zu sein. Auch dieses Bild findet in
dem Symbol  des  Punktes  einen  treffenden  Ausdruck.  Was  aber  würde  einer  Seele  fehlen,  die
ausschließlich ein Abgeschlossenes wäre? 

Jeder kann nachfühlen, dass bereits nach kürzester Zeit ein unbändiger Hunger nach Begegnung,
Beziehung, Welt, Erfahrung, die Seele befiele, die nur für sich selber existieren würde. So ist die
Seele neben ihrer Sehnsucht nach Autonomie auch durch den existentiellen Wunsch nach Hingabe,
Begegnung, Beziehung zu einem anderen Sein gekennzeichnet. Jene Sehnsucht nach Begegnung,
nach Erweiterung, nach  Beziehung findet wiederum in dem Abbild des Umkreises, der Peripherie
ihre Entsprechung. 

Alleine aus dem Bild von Punkt und Umkreis zeigt sich ein gewisser Konflikt, ein Spannungsfeld
der Seele, welches wir nun etwas genauer in den Blick nehmen wollen: 
Welche Einseitigkeiten, welche Gefahren lauern in dem jeweiligen Pol, und wie kann gerade aus
diesen beiden Polen heraus dennoch eine Erkraftung der Seele geschehen?

Blicken wir zunächst einmal auf das Symbol des Umkreises und die mit ihm verbundenen Kräfte:
Der Umkreis symbolisiert die Sehnsucht der Seele nach Begegnung und Beziehung, zugleich aber
auch diejenige Sphäre, in die hinein die Seele gestaltend wirken will. So können wir auch sagen, der
Umkreis symbolisiert alles, was außerhalb der Seele ist. Welche Gefahr ist nun aber mit dem bloßen
Umkreis verbunden? 

Indem wir einmal versuchen, die Seele ausschließlich als Umkreis zu denken, bemerken wir, dass in
diesem Bild die Gefahr des Selbstverlustes liegt: Die Seele, die ausschließlich und ganz hingegeben
im Umkreis lebt, droht sich selbst zu verlieren und in der Begegnung mit der außer ihr befindlichen
Welt ganz mit dem Fremden zu verschmelzen, bzw. sich von diesem überfremden zu lassen. Auch
ein fortwährendes, unbewusstes Leben in dem „Zu-Gestaltenden“ würde zu einem Verlust der Seele
als eigenständiges Wesen führen. Kennen wir nicht diese Gefahr alle auf das Beste? Kennen wir das
nicht, dass wir uns in einem Gespräch mit einem Menschen von diesem völlig überfremden  lassen?
Kennen wir nicht die Erfahrung, uns von einem Eindruck so überwältigen zu lassen, dass wir uns
selbst darin zu verlieren drohen? Ist nicht auch manch kritiklose Ausführung von uns übergebenen
Anweisungen und Anordnungen – ob diese nun sinnvoll oder sinnlos sein mögen – nichts anderes
als ein sich Verlieren im Umkreis, im Fremden? Müssen wir uns also doch vor dem Umkreis hüten,
müssen wir doch besser an uns selbst festhalten, unsere Meinung und unser Anliegen vertreten und
Grenzen formulieren? Müssen wir uns abgrenzen lernen von der Welt und besser auf unsere eigenen
Bedürfnisse und Wünsche achten lernen?

4



Wie oft kommt es vor, dass ein gutmütiger Mensch sich jahrelang für seinen Betrieb, in seiner Ehe,
oder  für  einen  anderen  Menschen  aufgeopfert  hat  und  durch  jene  Aufopferung  in  einen
schwerwiegenden Erschöpfungszustand geraten ist.  Schwere Depressionen, vegetative Störungen
oder  psychische  Krisen  können  die  Folge  einer  solchen  einseitigen  Aufopferung sein.  Oftmals
erscheinen intensive psychotherapeutische Interventionen nötig, anhand derer der Betroffene lernen
soll, seine „Aufopferungs- und Pflichtmuster“ oder „workoholischen Tendenzen“ zu erkennen und
zu überwinden. Vielleicht  kann er im Rahmen dieser Therapien erkennen, wie bereits  in  seiner
Familie als Kind die Achtung und Liebe, die ihm entgegengebracht worden war, an die Erfüllung
der elterlichen Erwartungen geknüpft war.  Er bemerkt die in ihm wohnende Angst vor sozialer
Ächtung, vor einem Anerkennungsverlust, die eintreten könnten, wenn er nicht ganz „selbstlos“ und
„altruistisch“ darauf verzichtet, nach sich selbst und seinen Bedürfnissen zu blicken. Er bemerkt,
wie  er  aufgrund  dieser  Angst  in  dem Zwang  lebt,  ganz  und  gar  dienend,  hingegeben  an  die
Peripherie handelnd sein zu müssen. Schließlich erschien es ihm bis zu diesem Zeitpunkt immer
noch sicherer und vertrauter sich selbst ichlos aufzuopfern und damit immerhin der Anerkennung
der Eltern und der Welt gewiss sein zu können, als zu riskieren, dass er sich durch eigenwilliges
Handeln die Ächtung derselben einholen könnte. Indem ihm aber jenes Aufopferungsmuster in der
eigen Seele bewusst wird, beschließt er, jetzt endlich einmal das zu tun, was er selber will, jetzt
endlich auf sich selbst und seine Bedürfnisse hören zu wollen. Der Umkreis erscheint ihm durch
den erlebten Selbstverlust gefährlich, der Punkt dagegen, der Rückzug, die Abgrenzung ein sicherer
Hafen. So wendet er sich – aus dem Gefühl der Unvereinbarkeit von Umkreis und Punkt heraus -
dem polaren Prinzip, dem vermeintlichen Punkt zu. Wie aber gestaltet sich dieses polare Prinzip?

Betrachten wir nun einmal jenen Punkt und fragen uns, welche Einseitigkeiten mit ihm verbunden
sind:  Der  Punkt  verkörperte  in  der  bisherigen  Darstellung  das  Prinzip  der  Autonomie,  des
Eigenständig-Seins, des Abgegrenzt-Seins. Zugleich war der Punkt auch die Quelle des Tätigseins.
Bereits  zuvor hatten wir  das  Bild einer  Seele  gezeichnet,  welche nur  punktförmig,  d.h.  isoliert
gedacht  wird,   und  dabei  bemerkt,  dass  aus  einer  solchen  die  unbändige  Sehnsucht  nach
Überwindung der Grenze, nach Begegnung und Beziehung  resultieren würde, so wie letztlich aus
dem Szenario der im Umkreis verloren gegangenen Seele der drängende Wunsch nach Abgrenzung,
Rückzug resultiert war. Denken wir uns das Prinzip des Punktes einmal ins Extreme: Das Bild eines
Menschen erscheint  dann vor uns,  welcher  in sehr selbstzentrierte  Weise nur auf seine eigenen
Wünsche und Bedürfnisse achtender Weise durch das Leben geht. Vielleicht gelingt es ihm, durch
seine Selbstzentrierung andere Menschen für sich zu gewinnen, die seinem System dienen, die sich
ihm – aufgrund einer gegensätzlich gelagerten Rollensituation, in der diese die Rolle des Dienens
verinnerlicht haben – vielleicht sogar unterwerfen und ihm ihre Kräfte zur Verfügung stellen. Im
Gegensatz zu demjenigen, der sich in der Welt verliert, der sich selbstlos pflichtbewusst hingibt und
oftmals hierdurch Lebenskräfte einbüßt, deren Mangel dann zu Krankheit und Erschöpfung führen,
kann es  sein,  dass  der  mehr  selbstzentriert  lebende Mensch sich der  Kräfte  anderer  Menschen
bedient  Dadurch  wird  er  oft  nicht  zu  einer  Erkrankung  oder  Krise  geführt,   sondern  genießt
subjektiv und objektiv einen erheblichen Energiegewinn. Dieser wiederum macht ihm seine Rolle
unter  Umständen  sogar  angenehm.  Was  aber  ist  die  Folge?  Während  der  sich  im  Umkreis
verlierende Mensch durch Krisen unter Umständen an einen Punkt geführt wird, an dem er eine
Wandlung vollziehen muss,  kann dem selbstzentrierten Menschen diese Krise unter  Umständen
lange erspart bleiben. Während dies vordergründig als ein Vorteil des letzteren angesehen werden
kann, muss es dem Wesen nach doch als eine erheblicher Nachteil verstanden werden: Schließlich
führt der Mangel einer Krise bei ihm auch  häufig zu einem Mangel an Entwicklungsmöglichkeiten.
Während der sich verlierende Mensch also aufgrund der sich rasch einstellenden Erschöpfung eine
Entwicklungsmöglichkeit findet, verharrt der selbstzentrierte Mensch leichter in seiner Einseitigkeit
und verhärtet darin ohne eine weitere Entwicklung. 

5



Auch wenn diese  Grundtendenz häufig  zu  beobachten  ist,  kann man sie  aber  dennoch für  den
selbstzentrierten Typ nicht grundsätzlich konstatieren. Auch hier gibt es ausreichend Beispiele, bei
denen durch die Selbstzentrierung Isolation, Einsamkeit die Folgen sind. Isolation und Einsamkeit
wiederum  können  sich  so  zu  Leid  verdichten,  dass  auch  hier  die  Sehnsucht  nach  einer
Gegenbewegung und damit nach der Öffnung die Folge sein kann. Ein klassisches Beispiel  eines
Teufelskreises,  bei dem Selbstzentrierung kompensatorisch zur Selbstaufgabe und Selbstaufgabe
wieder zur Selbstzentrierung führt, findet man häufig in der Eltern-Kind-Interaktion: 

Gelingt  es  den  Eltern  beispielsweise  nicht  ausreichend,  dem Kind durch  gute  Anregungen und
Inhalte, die ihm gemäß sind, Ordnungskräfte zur Verfügung zu stellen, so reagiert dieses häufig mit
chaotisierenden  Tendenzen.  So  kann  z.B.  eine  Einschlafstörung  eines  Kindes  durch  eine
ungenügende Gestaltung der Abendstunde bedingt sein. Wenn das Kind beispielsweise vor dem
Fernseher sitzt, wo es in der Regel Inhalte konsumiert, die es kaum verarbeiten kann, statt mit den
Eltern gemeinsam einen kleinen Tagesrückblick zu tun oder eine kleine Abendgeschichte zu lesen,
können chaotisierende,  beunruhigende Kräfte in es einziehen. In der Folge wird es evtl.  immer
wieder nach der Mutter oder dem Vater verlangen. Reagiert dieses nach dem wiederholten Rufen
des  Kindes  verärgert,  so  dass  das  Kind  danach  weint  oder  noch  heftiger  seine  Unruhe  zum
Ausdruck bringt, so haben wir es mit der Geste des Ärgers, aus Sicht der Umkreis-Punkt Frage mit
einer Geste der Selbstzentrierung, Selbstbehauptung und Abgrenzung dem Kind gegenüber zu tun.
Das Kind quittiert den Eltern gegenüber diese Abgrenzung, die es als Ablehnungsgeste erlebt, mit
Weinen. Gerade jenes Weinen kann in der Folge von den Eltern schuldhaft empfunden werden.
Oftmals  entsteht  gerade  dann,  wenn  die  Selbstbehauptungsgeste  unter  Umständen  mit  großer
Vehemenz ausgedrückt wurde, so etwas wie ein subtiles Schuldgefühl dem Kind gegenüber. In der
Folge wiederum kann  dieses unbewusste Schuldgefühl dazu führen, dass der Impuls entsteht am
nächsten Abend „liebevoller“ mit dem Kind umzugehen und sich z.B. mit ihm in das Bett zu legen,
bis  es  eingeschlafen  ist.  Dieses  Verhalten  wird unter  Umständen für  eine längere  Zeit  aufrecht
erhalten und führt vordergründig tatsächlich zu einem Erfolg, indem das Kind nun besser einschläft.
Da aber jene Geste, indem sie die unbewusste Folge der überzogenen Selbstbehauptung war, die
Spur des Gegenbildes an sich trägt und deshalb die Tendenz zur übergroßen Selbstaufgabe, der
ichlosen Selbstaufopferung zeigt, kann diese einseitige Hingabe an die „Peripherie des Umkreises“
im Verlauf wiederum zu dem starken Wunsch nach Abgrenzung und Selbstbehauptung führen. 

Folge  jenes  Wechselspiels  zwischen  Selbstaufgabe  und  Selbstbehauptung  in  der  Eltern-Kind-
Interaktion ist ein emotional schwankender Erziehungsstil, der dem Kind keine innere Sicherheit,
aber auch keine Selbständigkeit gibt und es deshalb in seiner eigenen Reifeentwicklung behindert.
Durch  die  Selbstaufgabetendenz  der  Eltern  kann  das  Kind  nämlich  nicht  zur  Selbständigkeit
kommen, da es daran gewöhnt wird, dass die Eltern es gewissermaßen „überversorgen“ oder sich
von dem Kind bestimmen lassen. Indem wir beispielsweise regelmäßig neben dem Kind im Bette
liegen,  bis  es  eingeschlafen  ist,  erringt  es  nur  eingeschränkt  die  Fähigkeit  zur  Selbständigkeit.
Durch die Selbstbehauptungstendenz dagegen, mit der sich die Eltern mit Ärger und Ablehnung
gegenüber dem Kind abgrenzen müssen, verliert das Kind einen Teil seiner eigenen Sicherheit.Volle
Sicherheit kann das Kind letztlich nur dann erfahren, wenn es sich von den Eltern angenommen
fühlt. 

So zeigt sich auf der Ebene der Eltern-Kind-Interaktion, wie das Hin- und Herpendeln zwischen den
Polen von Selbstaufgabe und Selbstbehauptung letztlich zu einem geschwächten Urvertrauen des
Kindes führen kann, da das Urvertrauen auf der Kraft  des Vertrauens auf sich selbst  und seine
eigene Selbständigkeit einerseits und das Vertrauen darauf in wirklicher Liebe angenommen zu sein
andererseits beruht. 

6



Grundsätzlich können wir eine gewisse Gesetzmäßigkeit  aus dem bisher Gesagten ableiten:  die
Seele befindet sich in einem Spannungsfeld zwischen Hingabe und Zentrierung. Diese beiden Pole
können eine Steigerung in den Prinzipien Selbstaufgabe und Egoität  finden.  In  ihren Extremen
können die gesteigerten Pole entweder so leidvoll erlebt werden, dass eine Sehnsucht nach dem
polaren Prinzip daraus folgt, oder aber aufgrund eines erlebten und vermeintlichen Gewinnes, der
mit deren Einseitigkeit verbunden ist, von dem Individuum festgehalten werden. Der Mensch, der in
der Selbstaufgabe lebt, kann z.B. in dieser Rolle eine Sicherheit erleben, die ihn vor der Angst des
Achtungsverlust zu schützen scheint. Derjenige Mensch, der in der Egoität lebt, kann durch seine
Lebensart einen erheblichen energetischen Gewinn empfangen, den er nicht loszulassen bereit ist.
In beiden Fällen verhindert letztlich eine „Bindung“ an Sicherheitsbedürfnisse einerseits oder einen
energetische Gewinn andererseits den anstehenden nächsten Entwicklungsschritt. Die Bindung, das
Bedürfnis  nach  Achtung,  Liebe,  Anerkennung  des  einen,  ist  letztlich  mit  der  Sehnsucht  eines
Kleinkindes verwandt, von seiner Mutter geliebt zu werden. Jene Bindung kann deshalb als ein
unreifes, kindliches, unverwandeltes Bindungsmuster bezeichnet werden und führt dazu, dass ein
Verharren in der Opfer- und Selbstaufgaberolle dem Entwicklungsschritt vorgezogen wird. Ganz
ähnlich verhält es sich bei dem selbstzentrierten Mensch, welcher an den Genuss des mit seiner
Egoität  verbundenen Energiegewinnes  gebunden ist,  man könnte  auch sagen in  diesem Genuss
schwelgt.  Auch  bei  ihm  kann  letztlich  ein  unerlöstes  Bedürftigkeitsprinzip,  welches  in  der
Abgrenzung eine gewisse Befriedigung findet, konstatiert werden, welches seiner weiteren Reifung
im Wege steht.  So sehen wir, wie die Pole, zwischen denen die Seele des Menschen steht, und
zwischen denen sie sich überhaupt erst als ein eigenständiges Wesen erlebt, auf der einen Seite
Entwicklungshelfer  auf  der  anderen  Seite  aber  auch  vereinseitigte  Gefahren  darstellen  können.
Entwicklungshelfer sind sie, wenn das Erleiden des einen oder anderen Extremes einen nächsten
Entwicklungsschritt ermöglicht. Gefahren stellen sie insofern dar, als der Mensch auch in ihnen
verharren,  an  ihnen  festhalten  kann,  so  dass  er  hierdurch  in  seiner  Entwicklungsmöglichkeit
eingeschränkt wird. 

Wie aber verhält es sich mit der Entwicklungsmöglichkeit, und in welcher Weise können die beiden
Pole  hier  eine  Hilfestellung  geben?  Diese  Frage  ist  im  bisherigen  Gedankengang  letztlich
unbeantwortet geblieben. Zwar wurde deutlich, dass ein Pol den anderen zur Folge haben kann,
jedoch  leitete  sich  aus  jenem  Hin-  und  Herpendeln  zwischen  zwei  Polen  noch  keine
voranschreitende  Entwicklung  ab.  Zugleich  bleibt   bei  der  Betrachtung  der  beiden  Pole  das
Dilemma bestehen, dass diese beiden Pole letztlich unvereinbar erscheinen, und so ein anderer Weg
als  ein  ständiges  Hin-  und  Herpendeln  zwischen  den  beiden  Extremen  bislang  nicht  wirklich
denkbar erscheint. Im weiteren Fortgang soll also der Frage nach der Vereinbarkeit jener beiden
Pole einerseits und der Möglichkeit einer Weiterentwicklung der Seele unter Einbeziehung jenes
Spannungsfeldes nachgegangen werden.

Hingabe ohne Selbstverlust?
Zentrierung ohne Selbstfixierung?

In den vorangegangenen Ausführungen war deutlich geworden, dass die menschliche Seele sich im
Spannungsfeld zwischen Hingabe und Zentrierung, zwischen dem Umkreis und dem Punkt erlebt
und in der Gefahr ist, sich nach beiden Polen hin letztlich selbst zu verlieren. Einerseits droht sie
sich auf der Hingabeseite durch Einswerden und Verschmelzen mit dem Umraum als eigenständiges
Wesen aufzulösen. Andererseits lebt sie in der Gefahr, sich durch eine Zentrierung, welche an sich
selbst festhält, von der Welt abzuschließen und dadurch letztlich an einem Mangel an Beziehungen
wie eine Pflanze,  die kein Wasser mehr erhält,  zu vertrocknen. Beide Pole führen also in ihrer
Vereinseitigung  letztlich  zu  einem Untergang  der  Seele.  Wir  können  auch  sagen,  nur  in  dem

7



Zusammenspiel der beiden Pole, nicht in der Vereinseitigung kann die Seele bestehen. Wie aber
kann jenes scheinbar ewige Wechselspiel der Pole, zwischen denen die Seele hin- und her geworfen
wird, zu einer Weiterentwicklung der Seele führen? Wie kann die Seele allmählich aus den mit
beiden  Polen  einhergehenden  Bindungen  heraustreten  und  zu  einer  immer  größeren
Selbstbestimmung finden? An dieser Stelle mag man einwenden, diejenige Seele, welche sich in
sich selbst zentriere und behaupte, habe doch das maximale Maß an Selbstbestimmung erreicht, und
nur diejenige Seele, die in der Selbstaufopferung lebe, sei in der Gefahr sich von fremden Kräften
bestimmen zu lassen. Aber ist diese Erwiderung tatsächlich richtig, können wir davon sprechen dass
die in die Abgrenzung hereingetretene Seele sich wirklich selbst bestimmt? Müssen wir nicht davon
ausgehen, dass ein Wesen, welches sich selber bestimmt, in seinem Handeln darum bemüht ist, so
zu  handeln,  dass  sein  Handeln  von  ihm selbst  als  stimmig  erlebt  wird?  Und  haben  wir  nicht
bemerken  müssen,  dass  jener  scheinbar  selbstbestimmte  Zustand,  in  den  sich  die  sich  selbst
behauptende Seele hereinstellt, bei derselben über kurz oder lang zu einem Erleben eines Mangels
führt?  Nehmen  wir  diese  Beobachtung  ernst,  so  müssen  wir  zugeben,  dass  die  sich  selbst
behauptende  Seele  nicht  wirklich  selbstbestimmt  ist.  Wäre  sie  selbstbestimmt,  würde  sie  einen
Zustand anstreben, den sie als stimmig erleben könnte. So muss also in der sich selbst behauptenden
Seele eine  irgendwie  geartete  Fremdkraft  wirken,  die  sie  zu  einem Handeln treibt,  welches  sie
letztlich in einen unstimmigen Zustand der Verkapselung einsperrt. So können wir feststellen, dass
die Seele im Zustand der Egoität und Selbstbehauptung letztlich doch fremdbestimmt wird, und das
Erleben der absoluten Autonomie letztlich eine Illusion ist. Konkret betrachtet bedeutet dies, dass
diejenigen Kräfte, die uns z.B. nach einer langen Phase der Selbstaufopferung, die uns in eine Krise
oder Erschöpfung getrieben hat, glauben machen wollen, die Lösung unserer Erschöpfung läge  in
einer  Gegenbewegung,  in  der  wir  uns  nun  ganz  selbst  behaupten,  ganz  auf  unsere  eigenen
Bedürfnisse achten, und uns damit einhergehend abgrenzen müssen, Fremdkräfte sind, die unsere
Seele von ihrem eigentlichen Wesen entfernen wollen. 

Im einzelnen kann es sehr hilfreich sein, jene Fremdkräfte genauer in den Blick zu nehmen. Oftmals
sind es einfach die emotionalen Gegenkräfte, die uns aus ihrer Opposition gegen die lange gelebte
Selbstaufgabe heraus besetzen und bestimmen wollen (Anmerkung 1) Allzu häufig findet sich aber
gerade  im  therapeutischen  Kontext  die  Situation,  dass  diese  fremden  Stimmen  auch  aus  der
Umgebung,  leider  gar  nicht  selten  gerade  auch  aus  dem  therapeutischen  Zusammenhang
aufgenommen wurden. So lässt sich in manchem psychotherapeutischen Prozess beobachten, dass
die wirkliche Selbsterkraftung  der Seele dadurch, dass beim Patienten mehr die Selbstbehauptung
gefördert werden soll, geradezu geschwächt wird. Solange wir all diese in uns selbst wirksamen
oder aber auch von außen auf uns einwirkenden Kräfte nicht als Fremdkräfte identifizieren, werden
wir unweigerlich als Gegenprinzip zur Selbstaufopferung die Selbstbehauptung als vermeintliches
Heilmittel  praktizieren.  Das  Problem der  Selbstbehauptung  ist  aber,  dass  die  Seele  in  diesem
Zustand  gar  nicht  wirklich  als  Zentrum,  als  Punkt  vorliegt,  sondern  stattdessen  durch  in  ihr
überfremdend wirksame Kräfte aus ihrem Zentrum gerissen wird. Bildhaft gesprochen könnten wir
sagen,  wir  haben es  bei  der  einseitigen Selbstbehauptung mit  einem Zustand der  Überdehnung
durch Überfremdung des menschlichen Zentrums zu tun. 

Ausgangspunkt  unserer  Betrachtung  war  die  einseitige  Hinwendung  der  Seele  zu  ihrem
vermeintlichen Zentrum. Im Laufe des Gedankengangs bemerken wir jedoch, dass jenes Zentrum,
in dem Moment, wo wir uns ihm vermeintlich direkt zuwenden, als Zentrum verschwimmt, indem
in ihm wirksame Fremdkräfte erkennbar werden.

8



Das Zentrum ist durch in ihm wirkende Fremdkräfte aus seiner Zentrierung gerissen. 
Auch die Peripherie kommt in der Folge nicht zur freien Entfaltung

Wie aber verhielt es sich mit dem gegensätzlichen Pol? Was also passiert genau, wenn wir uns
einseitig der Hingabe zuwenden, also die Seele ganz durch den Umkreis berühren und bestimmen
lassen? 

Wir hatten bereits gesehen, dass wir es offensichtlich bei dieser Einseitigkeit mit einer Form der
Selbstaufgabe zu tun haben. Wir müssen uns jetzt aber fragen, ob die Ursache der Selbstaufgabe
tatsächlich  die  Hingabe  der  Seele   ist.  So  wie  wir  bemerkt  haben,  dass  die  vermeintliche
Zentrierung des Menschen letztlich gar zu einer Auflösung durch Überfremdung seines Zentrums
geführt hat, so wollen wir jetzt in Betracht nehmen, ob die Weitung, die Hingabe, die offensichtlich
zu einem Selbstverlust führte, tatsächlich überhaupt eine Hingabe ist. Das Problem einer Hingabe
ist  ja  dieses,  dass  wir  darin in  der  Gefahr  sind,  ein  anderes  Wesen,  bzw.  den Umraum in uns
wirksam werden zu lassen. Das heißt, uns nicht mehr selber bestimmen zu können, uns also auch
hier überfremden zu lassen. Dazu wollen wir uns noch einmal an die oben aufgeführten Beispiele
und  unbewussten  Motive  zur  Selbstaufgabe  erinnern.  Ein  häufig  beobachtbares  Motiv  für  die
Selbstaufgabe war - wie bereits beschrieben – die Abhängigkeit von Anerkennung, oder Achtung
der anderen Menschen. Ein anderes Motiv war das tief verinnerlichte Motiv der Pflicht. Wenn wir
jedoch den Begriff der Hingabe auf andere Felder erweitern, so werden wir darüber hinaus noch
eine Vielzahl von weiteren Motiven finden, welche in der vermeintlichen Hingabe meist tief un-
oder halbbewußt mitwirken. Nehmen wir beispielsweise einmal die Situation der Hingabe an einen
geliebten  Menschen.  Auch  hier  werden  wir  bei  genauerer  Betrachtung  bemerken,  dass  es
normalerweise  nicht  um eine  Hingabe im wahrsten  Sinne des  Wortes  handelt.  Der  Begriff  der
Hingabe impliziert, dass wir uns – ohne Vorbehalt, d.h. ohne mit einem Teil unseres Bewusstseins
oder Unterbewusstseins noch an uns selber festzuhalten – einem anderen Wesen hingeben. Bei einer
kritischen Selbstanalyse werden wir jedoch regelhaft feststellen, dass im Normalfall in einem mehr
oder weniger starken Ausmaß immer ein Teil unseres Bewusstseins bei uns selbst und an uns selbst
gebunden bleibt. Konkret bedeutet dies, dass selbst dann – oder vielleicht gerade dann – wenn wir
eine Sache, einen Menschen in ganz besonderem Maße zu lieben vermeinen, doch meistens ein
gewisser  Anteil  unseres  Bewusstsein  in  dieser  Liebe  für  sich  selber  fühlt,  oder  auch will.  Die
diesbezüglichen Motive können ebenfalls sehr vielfältig sein. Vielleicht glauben wir, in einer freien
Liebe zu einem neuen Partner entbrannt zu sein, aber in Wahrheit spielt doch bei einer feinsinnigen
Betrachtung in einem recht erheblichen Maße die Sehnsucht nach Geborgenheit oder Schutz als
eigenes Motiv in jene Liebe mit hinein. Vielleicht fühlen wir beim Anhören eines Konzertes, wie
sich unsere Seele ganz jenen Klängen hingeben will, aber zu einem kleinen Teil sind es doch die in
unserem Unbewussten noch lebenden Gefühle, welche die Musik lieben, da sie dazu in der Lage ist,
die Sehnsüchte nach Freiheit und Weite, die z.B. in unserer Seele leben, zu befriedigen. So ist es
kein Leichtes, jene Unterscheidung, in welchem Maße es uns gelingt,  an ein Wesen, eine Musik,
einen Inhalt o.ä. hingegeben zu sein sein und der Sache damit wirklich zu begegnen, oder wieweit
noch  eigene  Wünsche,  Hoffnungen  oder  auch  Projektionen  sich  in  den  Hingabeprozess
hereinmischen, vorzunehmen. In jedem Fall werden wir aber bei jedweder genauerer Betrachtung
bemerken, dass eine reine Hingabe im alltäglichen Bewusstseinszustand des Menschen kaum oder
nur annähernd  zu beobachten ist, da sich hier immer in mehr oder weniger großem Ausmaß halb-

9



oder unbewusste Bindungen an uns selbst in den Hingabevorgang mit hereinmischen.  

Wir  wollen  jetzt  die  Frage  stellen,  wieweit  die  Gefahr  des  Selbstverlustes,  welche  wir  im
Zusammenhang mit der Hingabe erleben, tatsächlich mit der Hingabe an sich zusammenhängt oder
aber  vielmehr  mit  der  Tatsache,  dass  wir  im normalen  Prozess  der  Hingabe  immer  einen  Teil
unseres  eigenen  Sehnens,  Wünschens  mit  hereinnehmen,  so  dass  die  reine  Hingabe  und
Beziehungsaufnahme dadurch  kontaminiert ist. Schließlich hatten wir ja beim umgekehrten Pol –
der  Selbstzentrierung  –  bemerkt,  dass  die  einseitige  Selbstfixierung  im Sinne  des  egoistischen
Rückzuges gar keine wirklichen „Zentrierung“ auf das eigene Selbst  im eigentlichen Sinne des
Wortes darstellt,  da sie mit starken Fremdkräften einhergeht,  die die Seele eigentlich aus ihrem
Zentrum herausreißen wollen. Die Ausgangsthese, dass eine vollständige Zentrierung – d.h. eine
vollständige Konzentration des eigenen Wesens auf einen Punkt, in dem nichts Fremdes wirken
darf,  zu einer  Egoität  und einer  Isolation  der  Seele  führt,  muss  damit  als  widerlegt  angesehen
werden. Schließlich zeigt sich das Prinzip der einseitigen Selbstbehauptung als eine das Zentrum
auflösende Kraft. So stellt sich also jetzt die Frage, ob nicht die These, dass eine wirkliche Hingabe
zu einem Selbstverlust führt, ebenso widerlegt werden kann:

Betrachten  wir  zur  Beantwortung  dieser  Frage  einmal  beispielhaft  einen  Zustand  der
„vermeintlichen“  d.h.  der  durch  eigene  Wünsche und Sehnsüchte  kontaminierten  Hingabe:  Wir
geben uns beispielsweise einer bestimmten Berufstätigkeit in einer Firma hin und opfern für diese
einen  großen  Teil  unserer  Kräfte  und  Lebenszeit.  Zugleich  bemerken  wir  –  bei  genauerer
Betrachtung – dass  sich in  jene Hingabe neben der  reinen Freude an der  Tätigkeit  selbst  zum
Beispiel ein Prinzip des Ehrgeizes mit hineinmischt. Wir brauchen also den Beruf, weil wir durch
unseren Erfolg das Gefühl haben, mehr in der Gesellschaft zu gelten. Nun werden wir des weiteren
feststellen, dass jenes Geltungsbedürfnis, welches in unserer Seele auftaucht, dazu führt, dass wir
uns  in  einer  Weise  im  Beruf   überlasten,  und  dadurch  möglicherweise  in  eine  allmähliche
Schwächung  und  Erschöpfung  geraten.   Da  wir  von  jenem  Geltungsbedürfnis  in  einer  sehr
unbewussten Weise abhängig sind, lassen wir andere Dinge, die uns eigentlich wichtig wären, bei
Seite liegen. Es leidet beispielsweise die Beziehung zu unseren Kindern oder zu unserem Partner
unter jener beruflichen Überbeanspruchung. Möglicherweise geraten wir durch diese andauernde
Überlastung irgendwann in einen Zustand der schweren Erschöpfungsdepression. Indem wir uns
Gedanken machen über die Gründe für jene Erschöpfung, kommen wir zu dem Ergebnis, dass jene
eingetreten ist, da wir uns  zu sehr aufgegeben, hingeben haben und ziehen nun den Schluss, dass
eine zu große Hingabe an eine Sache der eigenen Seele nicht zuträglich ist. Aber ist jener Schluss
richtig? Nun, auch hier bemerken wir, dass die Ursache für die Erschöpfung, für die Überlastung
eigentlich gar nicht in der Hingabe an den Beruf selbst  gelegen hatte,  sondern vielmehr in der
Tatsache,  dass  sich  in  den  Prozess  der  Hingabe  an  die  Arbeit  das  eigene  Geltungsbedürfnis
hineingemischt hatte. So bemerken wir bei genauerer Analyse, dass der Gedanke „Hingabe führt
zum  Selbstverlust,  bzw.  zur  Fremdbestimmung“  eigentlich  gar  nicht  ganz  wahr  ist.  Vielmehr
können wir jetzt die Aussage machen: Eine Hingabe, welche durch Sehnsüchte, Bedürfnisse und
Wünsche  aus  der  eigenen  Seele  gewissermaßen  kontaminiert  ist,  führt  die  Seele  zu  einem
allmählichen Selbstverlust und zu einer Überfremdung. Die Überfremdung liegt demnach gar nicht
in der Tatsache der Hingabe an die Arbeit sondern vielmehr eigentlich in der Kontamination der
Hingabe durch die eigenen Wünsche, Bedürfnisse und Sehnsüchte. Man könnte auch sagen: Nicht
dass wir uns hingeben an eine Sache führt zum Selbstverlust, sondern dass wir uns schwelgend,
sehnend hingeben, dass wir also letztlich unsere eigenen Wünsche auf die Sache projizieren. Sich
schwelgend, sehnend, mit eigenen Wünschen und Bedürfnissen hinzugeben an eine Sache heißt
aber  letztlich,  der  Sache  nicht  ganz  begegnen  zu  können  also  eigentlich  gar  nicht  wirklich
hingegeben zu sein, da die Begegnung durch die in uns wohnenden Projektionen und Wünsche
überlagert  wird.  So  kommt  es  also  bei  genauerer  Betrachtung  nicht  durch  die  Hingabe  zum

10



Selbstverlust sondern durch die von eigenen Wünschen überlagerte scheinbare Hingabe. Bildhaft
könnte  man  jenen  Vorgang  so  zum  Ausdruck  bringen,  dass  sich  in  den  eigentlichen
Begegnungsvorgang mit der Welt, in die Periphere des Kreises einzelne Fetzen aus dem eigenen
Innenraum mit  hereinschieben und die wirkliche Hingabe verhindern.  Während bei dem Urbild
einer reinen Hingabe der Kreis sich weit, harmonisch in die Peripherie öffnet und die Pfeile frei
nach außen ausstrahlen, bleiben einzelne Radien bei der von subjektiven Wünschen kontaminierten
Hingabe nach innen gerichtet, man könnte auch sagen selbstreflexiv auf sich selbst gerichtet, so
dass eine reine Weitung in die Peripherie nicht möglich ist. 

   Kreis: reine Hingabe exzentrischer Kreis: gebundene Hingabe, 
     auch das Zentrum verschwimmt

Betrachten wir zusammenfassend die Ergebnisse unserer Betrachtungen, so kommen wir zu einem
überraschenden  Ergebnis:  Ausgangssituation  war  das  Erleben  zweier  Pole,  zwischen  denen  die
Seele steht. Selbstaufgabe als Überbetonung des Hingabe- und Sympathiepols, also des Umkreises
der  Seele  und einseitige Selbstbehauptung als  Überbetonung der  Rückzugs-,  Abgrenzungs-  und
Antipathiegeste der Seele waren die Gefahren, zwischen denen die Seele erlebbar eingespannt ist.
Als  einziger Weg,  nicht dem einen oder anderen Pol zu verfallen erschien das stete  Hin- und
Herpendeln  zwischen  den  Polen.  Nach  eingehender  Analyse  wurde  jedoch  deutlich,  dass  die
Gefahren der Selbstbehauptung und Selbstaufgabe gar nicht aus den Polen per se kommen, sondern
eigentlich aus einer Kontamination des einen Poles durch den anderen Pol resultieren: Indem also
zum Beispiel das Zentrum des Menschen durch Kräfte der Egoität, der Abgrenzung, der Antipathie
besetzt wird, die durch unsere Betrachtung letztlich als der Seele fremde Kräfte erkannt wurden,
verliert  jenes  Zentrum seine  Zentrierung,  seinen Punktcharakter  und wird  mit  fremden Kräften
überladen und überdehnt. Ebenso war die Gefahr der Selbstaufgabe deutlich im Zusammenhang mit
in den Hingabeprozess hereinwirkenden Wünschen, Projektionen und Sympathien erkannt worden,
nicht im Verbund mit den eigentlichen Kräften der Hingabe. In den Prozess der Hingabe mischt sich
also in Form von Wünschen, Projektionen und ähnlichem etwas hinein, was die wirkliche Hingabe
geradezu verhindert.

So stellt sich uns im Verlauf eine interessante Umkehrung dar, die wie folgt ausgedrückt werden
kann: Während eine Hingabe, die durch sich hereinmischende Wunsch- und Vereinnahmungskräfte
verunreinigt wird, den Menschen aus seinem wirklichen Sein herauszureißen droht, kann dieser
Selbstverlust bei einem Vorgang der reinen Hingabe nicht beobachtet werden. Ebenso führt nicht
die Zentrierung unserer Seele auf einen Punkt hin zu einer Abschottung derselben von der Welt
sondern eher die Überladung derselben durch hereinwirkende Antipathiekräfte. So erscheinen also
die reine Hingabe einerseits und die reine Zentrierung der Seele im Gegensatz zu der Ausgangsthese
eigentlich Kräfte zu sein, die die Seele in ihrer Integrität stärken können statt sie – wie eingangs
befürchtet – aus sich selbst zu reißen oder aber sich in sich selbst abzuschotten. Wir wollen deshalb
in der Folge der Frage nachgehen, wie einerseits reine Hingabe und andererseits reine Zentrierung
der Seele  in ihrer scheinbaren Paradoxie zusammengehen können, und wie sie zu erzielen sind.

11



Wie die Aktivität der Seele in der Hingabe zur Zentrierung der Seele führt

Wie können wir uns also ganz und ohne Vorbehalt und Wunschdenken oder eigene Projektionen
hingeben  ohne  uns  zu  verlieren  und  uns  zugleich  dadurch  in  uns  selbst  zentrieren  ohne  uns
abzuschottten? Wie können wir die Polarität von Sympathie, Altruismus einerseits und Antipathie,
Egoismus andererseits derart auflösen, dass daraus eine Beziehung zur Welt entsteht, in der sich die
Seele als Individuelles nicht auflöst,  sondern in ihrem Subjekt erhalten bleibt, in der sie jedoch
zugleich aus dem Zustand einer reinen Subjektivität (die Subjektivität ist ein Zustand des rein auf
sich selbst bezogenen Erlebens) erlöst wird, indem sie sich zu einem wirklichen reinen Bezug zur
Welt bringt?  Dieser Frage wollen wir in der Folge nachgehen. Dabei bemerken wir, dass bereits die
vorangegangenen  Betrachtungen  deutlich  machten,  dass  die  Überfremdung  der  Seele  im
Zusammenhang mit der Hingabe gar nicht mit der Hingabe selber zu tun hatte, sondern mehr mit
dem Hereinmischen  von  subjektiven  Projektionen  in  die  Sphäre  der  Beziehungsaufnahme,  d.h.
bildhaft gesprochen mit dem zu starken Hereinwirken von Sympathie- bzw. Vereinnahmungskräften
in die Umkreissphäre. So wurde bereits aus dem Bisherigen heraus deutlich, dass die reine Hingabe
selber  gar  nicht  zum  Selbstverlust,  d.h.  zur  Überfremdung  führt,  sondern  vielmehr  die  durch
Projektionen, Wünsche, Sehnsüchte überlagerte Hingabe, also eigentlich die Nicht-Hingabe.  Die
oben gestellte Frage, wie können wir uns hingeben, ohne uns in unserem Zentrum zu verlieren, d.h.
ohne uns von fremden Kräften überlagern zu lassen,  kann demnach auch als  die  gleiche Frage
erkannt werden wie diejenige: Wie können wir uns in reiner Form so hingeben, dass sich keine
Projektionen in diese Hingabe hereinmischen. Was schützt uns also vor den sich hereinmischenden
Wünschen, Projektionen, Vorstellungen oder Sehnsüchten? 

Um diese Frage beantworten  zu können,  müssen wir  uns  zunächst  einmal den Charakter  jener
Wünsche und Projektionen deutlich machen. Auf welchem Wege kommen dieselben in uns zur
Wirksamkeit, wie finden sie Zutritt zu unserer Seele? 

Nun wir  bemerken rasch,  dass  es  sich bei  den genannten  Kräften um stark im Halb-  oder  gar
Unbewussten wirkende Kräfte handelt. Gerade weil sie in der Regel nur halbbewusst sind, können
sie oft unerkannt in uns wirken. Nehmen wir uns zum genaueren Verständnis dieser unbewussten
Wirksamkeit ruhig einmal ein Beispiel: Eine Patientin kommt in die Sprechstunde und klagt über
eine  ganze  Reihe  von  Nahrungsmittelunverträglichkeiten.  Aufgrund  dieser  Unverträglichkeiten
kann sie  nur  noch sehr  eingeschränkt  und kaum mehr in  Gemeinschaft  mit  anderen  Menschen
essen.  In der Folge hat sich ein ausgeprägter  sozialer Rückzug und eine regelrechte depressive
Situation  entwickelt.  Die  Patientin  hat  sich  intensiv  mit  Nahrungsmittelunverträglichkeiten,  den
Wirkungen von Schadstoffen  in  der  Nahrung und Spurenelementen  beschäftigt  und ist  zu  dem
Ergebnis gekommen, dass man heute aufgrund der Belastungen eigentlich gar nichts mehr ohne
Bedenken  essen  könne.  Nach  mehreren  erfolglosen  Therapieversuchen  über  naturheilkundliche
Mittel  wird aus therapeutischer Sicht erst  der  Hintergrund des Problems bewusst:  Es zeigt sich
nämlich, dass die Patientin extrem rigide und strenge Vorstellungen davon entwickelt hat, wie sie
sich zu verhalten und zu ernähren hat.  Jene Vorstellungen können im Zuge einer ausführlichen
Schilderung der Biographie als eine bereits in frühester Kindheit verinnerlichte unbewusste Kraft
erkannt werden. Es wird deutlich, dass schon die Eltern sehr strenge Regeln aufgestellt hatten, von
dem was sein durfte und was nicht sein durfte. Zugleich hatte man dem Kind keinerlei Freiräume
eingeräumt, sich selber ein eigenständiges Urteil zu bilden. So lebt tief unbewusst in der Patientin
das Gefühl, nur noch sehr wenige Substanzen, die gewissermaßen ganz „rein“, ganz unbelastet sind,
zu sich nehmen zu dürfen. Jenes Gefühl wirkt so tief und so unbewusst, dass die freie und freudige

12



Beziehungsaufnahme,  die  Hingabe  zur  Nahrung  nicht  mehr  möglich  ist,  und  sich  in  den
Ernährungsprozess selbst eine aus unbewussten Ängsten bestehende Projektion hereinmischt. Die
Verunreinigung der  Fähigkeit  sich hinzugeben führt  in  der  Folge tatsächlich zu einer  schweren
Nahrungsmittelunverträglichkeit,  d.h.  zu  der  Unfähigkeit  sich  auf  der  Stoffwechselebene
konstruktiv mit der Nahrung auseinanderzusetzen. 

Ausgang für diese Fallgeschichte war die Frage, was schützt uns vor den unbewussten Projektionen,
welche oftmals  - wie an diesem Beispiel eindrücklich erlebbar – die freie Beziehungsaufnahme und
Hingabe  zur  Umwelt  verhindert.  Eben  dies  kann  an  dem geschilderten  Prozess  weiterverfolgt
werden. Schließlich zeigte sich doch im Verlauf, dass das wache Erkennen jener unbewussten Angst
vor der Nahrung bereits einen ersten Schritt zu einer Heilung darstellte. Neben dem Auftrag immer
dann, wenn ein Nahrungsmittel auf erlebbare Weise zu einer gewissen Unverträglichkeit führte, die
mit  dem Verzehr  desselben  einhergehenden  negativen  Gefühle  und Ängste  ins  Bewusstsein  zu
heben  und  durch  eine  Objektivierung  zu  relativieren,  bekam  die  Patientin  eine  zweiten
therapeutische Idee mit  auf  den Weg: Diese bestand darin,  die  Beschäftigung mit  der  Nahrung
einmal auf eine völlig erneuerte Weise vorzunehmen. Statt über die gesundheitlichen Wirkungen
und Auswirkungen der Nahrung, statt über die in den Nahrungsmitteln wirkenden Toxine sollte sich
die Patientin mit der Qualität der Nahrung im Positiven auseinandersetzen. Dabei war es wichtig
z.B.  das  Gemüse  in  seiner  Ästhetik,  in  seinen  Wachstumskräften,  in  seiner  Farbigkeit  und
Geschmacksqualität  einmal  eingehend  zu  studieren  (siehe  auch  das  Buch:  „Ernährung und  die
gebende Kraft des Menschen“ Heinz Grill) und die Nahrungszubereitung einmal auf freudige Weise
vorzunehmen.  Die  Patientin  solle  sich  vorstellen  als  Chefköchin  in  einem 4  Sterne  Hotel  die
Nahrung für differenzierte Feinschmecker zuzubereiten und sie auch entsprechend für sich selber
anrichten.  Jedwede  Gedanken,  die  ihr  aus  irgendwelchen  Überlegungen  und  Ängsten  heraus
suggerieren wollten, diese oder jene Nahrung sei „nicht erlaubt“, sollte sie als eine „ihrer eigenen
Seele fremde“ Kraft erkennen, die im Zusammenhang mit der strengen von Verboten geprägten
Erziehung ihrer Eltern als eine „Fremdkraft“ in sie eingeimpft worden war. Das Ergebnis des von
vielen Gesprächen und gemeinsamen Betrachtungen von Arzt und Patientin begleiteten Prozesses
war  eine  allmähliche  Verbesserung  der  gesamten  Verdauungsfähigkeit  und
Nahrungsmittelverträglichkeit und damit der Beziehungs- und Hingabefähigkeit zur Welt.

Kehren wir vor dem Hintergrund dieses Verlaufes wieder zu der Frage zurück: Was verhindert, dass
sich in den Prozess der reinen Hingabe, also der Beziehungsaufnahme mit der Welt, Projektionen
hereinmischen, die diesen Vorgang kontaminieren und damit letztlich – wie sich auch in diesem
Beispiel zeigt – die Überfremdung und Fremdbestimmtheit des Menschen, den Verlust des eigenen
Zentrums bewirken? 

In dem genannten Beispiel zeigten sich hier zwei Dinge als wesentlich: Zum einen gelang es, die
unbewusst wirkenden Zwänge und Ängste in klarer Weise so in das Bewusstsein zu heben, dass
diese  am „hellen  Tageslicht  des  Bewusstseins“  in  ihrer   Absurdität,  in  ihrer  Paradoxie  erkannt
werden konnte. Durch den Vorgang der wachen Betrachtung im Lichte des vollen Bewusstseins,
konnten die zunächst unbewusst wirkenden Kräfte allmählich ins Bewusstsein gehoben und damit
gegenübergestellt werden. Allmählich traten sie aus dem Zentrum der Seele, worin sie zunächst
überfremdend gewirkt hatten, in die Periphere. Indem sie dadurch, dass sie in die Peripherie, d.h.
auch in die Anschaubarkeit genommen wurden, erkannt werden und mit wachen Gedanken begleitet
und relativiert werden konnten, wurde es allmählich möglich, diese als eine fremde Kraft der Seele
gegenüberzustellen. Bildhaft gesprochen kann man sagen, eine Kraft, die als Fremdkraft zunächst
im Zentrum der Seele ihr Unwesen getrieben und dieses sich selbst entrissen hatte, also den Punkt
zu einem unförmigen Klumpen überdehnt hatte, so dass aus dessen Unförmigkeit Kontaminationen
in den Prozess der reinen Beziehungsaufnahme zur Nahrung hereinflossen, wurde zur Peripherie.

13



Das  Fremde  kehrte  dorthin  zurück,  wo  es  hingehörte:  in  das  Außen.  Dort  konnte  es  ruhig
angeschaut und erkannt werden. Damit wurde eine reine und geklärte Beziehungsaufnahme zu dem
zuvor in der Seele selbst wirkenden Fremden möglich. 

Ein zweiter – mindestens ebenso wichtiger Schritt – war neben der Verobjektivierung, der in der
Seele der Patientin lebenden Fremdkräfte, die aktive und bewusst gestaltete Beziehungsaufnahme
zur Nahrung selbst.  Dabei  stand die  mehr qualitativ  beschreibende,  erforschende,  beobachtende
Beziehungsaufnahme  jetzt  im  Vordergrund.  Die  Frage,  schadet  mir  die  Nahrung,  oder  auch
diejenige:  tut  mir  diese  Nahrung  gut,  sollte  bewusst  vermieden  werden,  da  sie  wiederum den
subjektiven Bezug, in dem die Ängste und Projektionen lebten, hätte aufleben lassen. Stattdessen
sollte die Frage gestellt werden: Welche Qualität, welche Eigenschaft hat dies, oder jene Nahrung.
Aus  einer  mehr  aus  der  Unbewusstheit  des  eigenen,  von  Projektionen  überlagerten   Subjektes
heraus  bestimmten  Beziehungsaufnahme  wurde  allmählich  eine  freiere,  bewusst  gestaltete  von
Interesse getragene Hingabefähigkeit an die Welt. Durch diese konnte das nun in seiner Hingabe-
und  Beziehungsfähigkeit  gestärkte  Individuum  sich  letztlich  besser  in  sich  selber  begründen.
Bildhaft  gesprochen fanden eine Weitung des peripheren Kreises  und Zentrierung des innersten
Zentrums der Seele zugleich statt, indem projektive Kräfte aus dem eigenen unbewussten Inneren,
die die Hingabefähigkeit kontaminiert hatten, durch Erkenntnis zu einem Teil der Peripherie und
damit  des  bewussten  Außens  gemacht  wurden  und  damit  einhergehend  durch  eine  bewusst
gestaltete Beziehungsaufnahme zur Welt  das Zentrum zu einer  besseren Selbstgestaltung finden
konnte.

Zusammenfassend können wir also die Frage, wodurch können wir uns vor den in uns lebenden
Projektionen bei der Beziehungsaufnahme zur Welt schützen und damit verhindern, dass wir uns
überfremden lassen, wie folgt beantworten:

Der Schutz vor dem Hereinwirken von Fremdkräften liegt  in der  aktiven in  die  Peripherie  des
Außens gerichteten anschauenden, bewussten Wachheit der Seele.  

Warum soll diese Wachheit nach außen gerichtet sein? Haben wir nicht soeben bemerkt, dass das
Erkennen der in der Seele selbst wirksamen Fremdkräfte ein wesentlicher Aspekt bei der Reinigung
der Seele von Projektionen war? Haben wir es hier nicht mit einer Art Introjektion zu tun, so mögen
wir einwenden? 

Die Erwiderung ist die: Zwar haben wir eine Kraft, die zuvor im Unbewussten gewirkt hatte, als
Fremdkraft erkannt, jedoch war es dazu nötig, diese wie einen Teil der Außenwelt zu betrachten.
Erst indem es gelang, die in der Seele wirkende Fremdkraft mit klaren und wachen Gedanken und
einer differenzierten Betrachtung der eigenen Biographie so anzuschauen, als wäre sie ein Teil der
Außenwelt, konnte diese verobjektiviert, und damit gewissermaßen enttarnt werden. Erst dadurch
konnte sie aufhören, als Fremdkraft im Unbewussten in der Seele zu wirken. So bemerken wir, dass
es tatsächlich eine nach außen gerichtete Kraft der wachen Bewusstseinsaktivität ist, die hier einen
Schutz aufbaut, eine Kraft, welche die zunächst unbewusst im Inneren wirkenden Kräfte der Seele
durch  einen  aktiven  Bewusstseinsprozess  nach  außen  stellt  und  damit  zum Gegenüber  macht.
Dadurch, dass sowohl die Welt selber (am o.g. Beispiel war dies die Nahrung) als auch die in der
Seele  wirkenden  Fremdkräfte,  welche  letztlich  aus  der  Welt  hereingenommene  Kräfte  sind,
verobjektiviert  und  damit  als  Außenwelt  erkannt  wurden,  klärt  und  reinigt  sich  die
Beziehungsaufnahme zum Umraum. Zugleich reinigt sich das Zentrum der Seele – dadurch, dass es
sich mit ganzer Aktivität dem verobjektivierenden Vorgang der Außenbetrachtung widmet – von
den zuvor unbewusst in ihm wirkenden Fremdkräften. Indem die Seele ganz in die nach außen
gerichtete Aufmerksamkeit geht, bringt sie eine ungeteilte Kraft der Wachheit auf, die für jedwede

14



Fremdkraft keinen Raum mehr ließ. Der Begriff „Außen“ darf hier aber nicht falsch als „sichtbares“
Außen verstanden werden. Mit „Außen“ ist hier vielmehr all das gemeint, was die Seele sich – auch
geistig-seelisch, bewusstseinsmäßig - anschauen kann, alles was sie verobjektivieren kann, also all
dasjenige, was sie sich in wachem Bewusstsein gegenüber stellen kann. Indem wir also irgendeinen
Inhalt  mit  wachem  Bewusstsein  betrachten,  wird  dieser  zum  Außen.  Zugleich  wird  diejenige
Instanz, die die Aktivität des wachen Bewusstseins aufbringt zum Innen. Im gleichen Maße, als es
uns  also  gelingt  den  Phänomenen  und  Wesen  der  Welt  ein  betrachtendes  Wachbewusstsein
gegenüber zu stellen, trennt sich das  Innen vom Außen. Das Innen ist dabei die Quelle der wachen
Betrachtungsaktivität,  das Außen ist  all  dasjenige,  was dieser  Quelle der Aktivität  voll  bewusst
gegenübergestellt werden kann. Wichtig ist dabei zu bemerken, dass selbst Inhalte, die bislang in
unserem  eigenen  Inneren  halb-  oder  unbewusst  wirksam  waren,  vor  dem  Blick  des
Wachbewusstseins zu einem Außen werden können. In gleichem Maße als so die Welt „Außen“
wird und unser eigenes Zentrum aktives Zentrum und damit Innen wird, findet die Seele nunmehr
zu  ihrem  eigenen  Zentrum  und  zu  der  Fähigkeit  der  Hingabe  zugleich.  Würden  wir  diesen
Reinigungsvorgang, in dem das Außen gewissermaßen vom Innen geschieden wird, in ein Bild
bringen, so könnten wir das Bild eines nach innen sich zentrierenden Punktes verwenden, von dem
aus eine Vielzahl radiärer Strahlen und Pfeile nach außen in die Peripherie eines Kreises gehen.
Durch  die  Aktivität  dieser  unendlich  vielen  Strahlen,  welche  mit  dem  ungeteilten,  aktiven
Wachbewusstsein  gleichgesetzt  werden  können,  entsteht  an  der  Peripherie  eine  absolute
Bewusstseinspräsenz,  welche  jedweden  Selbstverlust,  jedwede  Überfremdung  dort  verhindert.
Zugleich  ist  das  punktförmige  Zentrum des  Kreises,  von  dem diese  auf  das  Außen  gerichtete
Aktivität ausgeht, so ganz und gar von dieser Aktivität erfüllt, dass darin keine Fremdkraft mehr
Platz haben kann. 

So zeigt sich die Seele hier in einer neuen Polarität von zentrierter Aktivität im Innen, die nach
außen zielt, einerseits und Bewusstheit im Außen, welche nach innen sich durchdringen lässt von
der Begegnung mit der Welt, ohne dass dadurch Überfremdung eintreten kann, andererseits. Man
könnte auch sagen,  die  Seele  zeigt  sich in  diesem Bild in  zweierlei  Manifestationen:  In einem
Willenspol,  welcher  die  nach  außen  gerichtete  Aktivität  der  Seele  verkörpert,  und  in  einem
Bewusstseinspol, der den durch die Wachheit geschützten Raum der Hingabe und Öffnung darstellt.

Im Zentrum des Kreises der konzentrierte Wille, 
in der Peripherie der hingegebene Nerven-Sinnesprozess

Stellen wir nun noch einmal die Frage, wodurch schützt sich die Seele vor dem Selbstverlust nach
außen und der Selbstisolation nach innen, so können wir die Frage jetzt auch beantworten, indem
wir  sagen:  Indem  die  Seele  ihre  wache  Bewusstseinsaktivität  nach  außen  wendet,  schafft  sie
zugleich  ein dichtestes  Aktivitätszentrum in  ihrem eigenen Inneren,  welches  sich  immer  weiter
zentriert  und verdichtet,  je  freier  und wacher  das nach außen gerichtete  Bewusstsein aufgebaut
wird.  Mit den Begriffen der Anthroposophie würde man sagen: Indem der Bewusstseinspol des
Menschen in vollkommener Wachheit und Bewusstheit ganz hingegeben ist, garantiert jene ganz

15



auf  die  Peripherie  gerichtete  Wachheit,  welche  durch  den Willenspol  geschaffen  werden  muss,
zugleich die absolute Zentrierung des Willens in sich selbst.  Voll  bewusste,  wache Hingabe im
Nerven - Sinnessystem entspricht demnach zugleich einer vollständigen Zentrierung des Willens im
Inneren. 

Was aber entsteht für eine neue Kraft, indem sich eine Bewusstseinsaktivität entwickelt, die nach
außen hingegeben ist und doch durch die Wachheitsaktivität in sich selber zentriert und sich deshalb
nicht an das außen verlieren kann? Was entsteht, indem sich eine von innen herrührende Aktivität
der gerichteten Wachheit und Aufmerksamkeit mit der durch die Hingabe tief erlebten Außenwelt,
durchdringen? Bei dieser Durchdringung haben wir es mit einer vom Menschen stammenden, von
ihm herrührenden subjektiven Aktivitätswirkung einerseits  und mit einer von außen mit ihm in
Beziehung tretenden objektiven Gegenwirkung  andererseits  zu tun.  Was entsteht  also als  neue
Qualität, wenn sich das Subjektive mit dem Objektiven durchdringen? Wir wollen versuchen, dieses
Zusammenwirken  zweier  konträrer  Ströme  und  die  sich  daraus  ergebende  resultierende  Kraft
einmal an einem Beispiel aus der Literatur zu veranschaulichen: 

Die  Legende von Parzival  beschreibt  einen jungen Menschen,  der  zunächst  aufgrund fehlender
Bildung keiner anderen Kraft als der seines eigenen Sehnens und Verlangens folgt. Nachdem er sich
durch dieses tölpelhaft, ungestüme Verhalten einiges an Schuld aufgeladen hat, empfängt er von
einem weisen väterlichen Lehrer Gurnemanz die Lehre von der Ritterehre und den Rittertugenden.
Von diesen beeindruckt, beschließt er sich fortan von diesen leiten zu lassen, und seine bis dahin
eher  ungezügelte  Sprache  durch  einen  strengen  Verzicht  auf  „unnötige“  Fragen  künftig  besser
zügeln zu wollen. Mit dieser Lehre im Bewusstsein führt ihn sein Leben an einen Ort, der nur selten
dem Menschen beschieden ist,  und dem, der ihn bewusst sucht, verschlossen bleiben muss: Die
Gralsburg.  Dort  empfängt  er  neben  größter  Gastfreundschaft  einen  tiefen  Eindruck  des   an
heftigsten Leid und Schmerzen erkrankten Amfortas. Jedoch hinterlässt dieser Eindruck zwar ein
Bild in seiner Seele, Parzival kann sich aber dem Eindruck nicht tief genug hingeben um von ihm
derart berührt zu werden, dass sein Herz davon zu der entscheidenden Mitleidsfrage bewegt werde.
Stumm  beobachtet  er  das  Geschehen  ohne  den  Impuls  zu  der  entscheidenden  Mitleidsfrage:
„Oheim,  was  fehlet  Euch?“  zu  entwickeln  und  verstrickt  sich  mit  jenem Fehlen  in  schwerste
Schicksalsschuld. 

Versuchen wir diesen Zusammenhang vor dem Hintergrund des bislang Erarbeiteten noch einmal
tiefer zu verstehen: Ausgangspunkt Parzivals ist eine Situation der übergroßen, geradezu  naiven
Hingabe an alles, was ihm begegnet. Jedoch mischt sich in jene Hingabe der eigene Wunsch, das
eigene Sehnen hinein. Diese Mischung an übergroßer Sympathie und Hingabe mit dem eigenen
Wunsch, lässt ihn zunächst als den ungebildeten Toren erscheinen. Durch die Lehre des Gurnemanz
beschließt Parzival seinem naiv hingegebenen Wesen eine strenge Schranke zu bereiten. Das Gebot,
keine  unnötige  Frage  zu  stellen,  wirkt  auf  ihn  wie  eine  Begrenzung und Beschränkung  seines
eigenen Wesens, die ihn vor allzu großer Naivität und Offenheit schützen soll. Jedoch mischt sich
auch in jenen Versuch sich selber zu zentrieren etwas herein, was letztlich als Unreinheit, als eine
Kontamination durch Egoität empfunden werden muss. Gelingt es ihm doch nicht, sich von der
Macht des Bildes, welches in ihm durch Leid und Schmerz des Amfortas entsteht, so berühren zu
lassen, dass ihm aus dieser Berührung die Kraft zur Mitleidsfrage erwachsen kann. Die Lehre von
Gurnemanz von der Notwendigkeit  des Schweigens wirkt als eine unerkannte Fremdwirkung in
Parzivals Seele, die Parzival fälschlicherweise als einen Teil von sich selbst identifiziert und noch
nicht  ausreichend  verobjektivieren  kann.  Sie  verhindert  die  reine  Beziehungsaufnahme zu  dem
Erlebten. Das erlebte Bild ist durch jene in ihm wirkende Lehre vom höfischen Anstand überlagert
und Parzival kann sich dem Eindruck nicht frei und unvoreingenommen hingeben. So können wir
den jungen Parzival als einen Menschen erleben, der zwischen der Gefahr des übergroßen, naiven

16



Hingabe   -  verkörpert  durch  das  naive  Plappern  und Fragen -  einerseits  und der  übermäßigen
Abgrenzung - repräsentiert durch das befangene Schweigen - andererseits hin und hergerissen wird.
Die Abgrenzung, welche den Zweck haben soll, ihn vor dem Selbstverlust zu schützen, schließt ihn
letztlich so in sich selber ab, dass er nicht dazu in der Lage ist, sich von dem empfangenen Bild des
Leidens in seiner Seele berühren zu lassen.  Die Folge für Parzival ist unermessliches Leid und
mühsame Schicksalswege, die er beschreiten muss, ehe er am Ende seines Lebens der Gralsburg
und damit dem Amfortas wieder begegnen kann. Erst jetzt hat er gelernt eine Bewusstseinsaktivität
zu entwickeln, die so frei hingegeben und doch so stark von wacher Präsenz getragen ist, dass sie
ihn innerlich mit dem Leid des Amfortas in Beziehung bringt. Erst jetzt ist sein Herz von dem
Erlebten so tief berührt, dass er die Mitleidsfrage aus vollem Herzen stellen kann. 

Kehren wir nun vor dem Hintergrund dieses Beispieles zu der Frage zurück, die wir gestellt hatten:
Was entsteht für eine neue Qualität, wenn sich eine von innen herrührende Wachheitsaktivität mit
der  durch  Hingabe  tief  erlebten  Außenwelt  durchdringen,  wenn  sich  also  das  vom  Menschen
stammende  gereinigte  Subjektive,  welches  einer  hingabefähigen  und  damit  zentrierten  Seele
entstammt,  mit dem ihm von außen entgegentretenden Objektiven begegnet? Während der noch
junge  Parzival  durch  den  Vorbehalt  der  verinnerlichten  Lehre  sein  Bewusstsein  noch  nicht  in
höchster  Wachheit  auf  das  Erlebte  richten  konnte,  gelingt  es  ihm  nach  einem  mit  Leid
durchdrungenen inneren Reifungs- und Läuterungsprozess zuletzt ungeteilt seine ganze Wachheit
mit dem Erlebten in Beziehung zu bringen. So durchdringen sich die von ihm ausgehende nach
außen  zielende  Aktivität  des  Bewusstseinsstromes  mit  der  von  außen  an  ihn  herantretenden
Erfahrung des Leides von Amfortas. Erst durch die Durchdringung von dem was ihm von außen
entgegen kommt mit der von ihm selbst jenem Außen entgegengestellten eigenen Aktivität wird
zuletzt Parzivals Herz derart berührt, dass aus dieser Berührung das rechte Handeln erwachen kann
und die Mitleidsfrage gestellt wird. 

Wir fragten uns, welche neue Qualität durch das Zusammenwirken jener Eigenaktivität mit dem
was dem Menschen von außen begegnet, entsteht. Parzivals Beispiel gibt uns nun die Antwort auf
unsere Frage: Es ist eine Qualität des Herzens, die entsteht. Indem sich Parzival in voller Wachheit
ganz der Situation hingeben kann, entwickelt sich in ihm einen Aktivität, welche ganz in einem
ungeteilten Bezug zu der erlebten Situation steht. Das Erlebte kann dadurch verinnerlicht werden
und berührt  Parzivals Seele  tief.  Zugleich entsteht  durch die  unmittelbare Beziehung,  die  seine
ganze Bewusstseinsaktivität mit dem Erlebten hat, in seinem Zentrum der Wille zum rechten und
situationsadäquaten Handeln. Zwischen dem nach innen hin ganz offenen hingegebenen und doch
durchlässigen Bewusstseinspol auf der einen und dem nach außen ganz wach gerichteten aber in
sich gegründeten Aktivitätspol auf der anderen Seite entsteht durch deren Durchdringung ein drittes
Element, welches wir als Kraft des Mitleides, des Mitgefühls, der Empathie bezeichnen können. 

So  tritt  die  Seele  nach  ihrer  Überwindung  der  beiden  einseitigen  Pole  von  Selbstverlust  und
Selbstbehauptung, Sympathie und Antipathie, als ein drei-gegliedertes Gebilde in Erscheinung, in
der durch eine ungeteilte und wache Beziehungsaufnahme zur Welt die Kraft der Empathie, des
Mitgefühls und damit des Handelns aus Liebe entsteht. (Anmerkung 2). 

Entscheidend für die Möglichkeit jener Durchdringung ist aber das Folgende: Auf der einen Seite
muss  der  Bewusstseinspol  von allen  von innen  aus  dem Unbewussten  in  ihn  hereinwirkenden
Kräften  gereinigt  werden.  Dies  geschieht  einerseits  durch  die  Fähigkeit  die  im  Unbewussten
liegenden Kräfte aus dem eigenen Innenraum ins Bewusstsein zu nehmen andererseits durch die
Fähigkeit der vollständigen offenen und bewussten Hingabe an ein Gegenüber. Man könnte also
sagen, die Voraussetzung für jene Durchdringung ist die von absoluter Wachheit getragene  präsente
Fokussierung  der  Seele  auf  ein  Gegenüber.  So  wie  der  Bewusstseinspol  ganz  offen,  ganz

17



hingegeben und nur von dem „Außen“ durchdrungen sein darf, so muss im Gegenbild dazu die von
innen stammende Kraft zur Aufmerksamkeit ganz aus sich heraus sich auf das Gegenüber richten.
Im Inneren des Menschen darf also nichts anderes wirken als der Wille zur gerichteten, wachen
Aufmerksamkeit. In diesem Willen aber sind wir selbst. So dass wir sagen können, nichts anderes
darf in unserem Inneren sein als wir selbst. Im Außen dagegen müssen wir so hingegeben sein, dass
unser Bewusstsein von nichts anderem durchdrungen ist, als von jenem Außen. Indem jener Wille in
Form einer gerichteten Aufmerksamkeit nun ganz nach außen auf die Welt gerichtet ist,  hat er von
sich selber kein Bewusstsein mehr, von der Welt dagegen ein volles Bewusstsein. So erleben und
finden wir uns selbst in unserer eigenen Aktivität der Hingabe tief unbewusst als eine eigenständige
aktive Seele und begegnen doch damit zugleich der Welt in einer Weise, dass wir mit dieser in
Wachheit ganz verbunden sind.  Während der aus dem Innersten herrührende Willensstrom, der die
Aufmerksamkeit lenkt, ganz im Unbewussten bleibt, lebt das volle und ganzheitliche Bewusstsein
in der wachen Beziehung zum Gegenüber. Dieser Zustand der Durchdringung des vom Menschen
ausgehenden  Aktivitäts-  uns  Wachheitsstromes  einerseits  und  des  uns  entgegentretenden
Lichtstroms der Außenwelt andererseits schafft erst die Berührbarkeit der menschlichen Seele im
Herzen.  Indem der  Wachheitsaktivitätsstrom ganz  nach  außen  gerichtet  ist,  verhindert  er,  dass
Fremdkräfte von außen unerkannt ins Innere des Menschen hereinfinden und darin zur Wirksamkeit
kommen,  da  der  Wille  frei  aus  sich  heraus  und  seinem  selbst  gefassten  Anliegen  zur  vollen
Aufmerksamkeit impulsiert wird. Zugleich sorgt die ungeteilte Aktivität ganz aus der Hingabe zur
Welt auch dafür, dass im Inneren keinen anderen Kräfte zur Wirksamkeit kommen als die aus uns
selbst  geschaffenen  Aktivitätskräfte.  So  sind  wir  im  Inneren  in  der  nach  außen  gerichteten
Willensaktivität ganz in uns selbst gegründet und zentriert, im Äußeren sind wir dagegen in der mit
unserem Nerven-Sinnessystem verbundenen Wachpräsenz ganz hingegeben. Zugleich sind wir in
dem  durch  diese  beiden  geklärten  Pole  aufgespannten  Zwischenraum  des  Herzens,  in  dem
Empfinden selbständig mitfühlend und in Liebe der Welt verbunden (Anmerkung 3).

Indem der Mensch sich so in eine reine, dreigegliederte Ordnung gestellt hat, kann er seine Seele in
freier  und  offener  Weise  der  Welt  gegenüberstellen  ohne  sich  dieser  gegenüber  behaupten  zu
müssen und ohne sich darin zu verlieren. Dies ist die Voraussetzung dafür, dass er als selbständige
Seele zu einem tiefen Mitgefühl mit allem Sein gelangen kann. Aus jenem in Freiheit errungenen
Mitgefühl entsteht die Kraft zu einem Handeln, welches einerseits im objektiven Weltenbezug steht
und doch andererseits ganz individuell zu dem jeweiligen Menschen zugehörig ist. 

Von der Strahlkraft der Seele

In den bisherigen Abschnitten sind wir vor allem der Frage nachgegangen, wie sich die individuelle
Seele in einer Weise selber finden kann, dass sie hierdurch doch zugleich in einem hingegebenen
Weltenbezug steht. In der Folge stellt sich nun die Frage, wie eine solche Seele, die sich in der
geschilderten  Art  selbst  gefunden  hat,  und  in  diesem  Sinne  frei  von  allen  Fremdwirkungen
geworden ist, auf die Welt zurückwirkt. Welche  Wirkung geht von einer freien Seele auf die Welt
aus?

Betrachten wir zur Beantwortung dieser Frage noch einmal den Zustand derjenigen Seele, die sich
selber  gefunden  hat:  Das  Bild  zeigte  einen  Seelenzustand  der  wachen  und  projektionslosen
Hingabefähigkeit an ein anderes Wesen aus einer Kraft, die aus einem von jedweden Fremdkräften
geläuterten Zentrum hervorgeht. Welche Kraft geht also von einer derart geläuterten Seele aus? 

Zunächst  ist  es  die  Kraft  der  ungeteilten  und  ungetrübten  Aufmerksamkeit.  Wird  ein  Mensch,
welcher  in  seiner  Seelenentwicklung auf  einer  Stufe  des  Leides  steht,  da er  von Fremdkräften
überlagert und besetzt ist,  durch eine innerlich befreite Seele wahrgenommen, so ist es ihm, als

18



fühle  er  sich  in  ein  wärmendes,  erhellendes  Licht  gehüllt.  Der  Blick  der  freien  Seele  ist  so
projektionsfrei hingegeben, dass er erkennt, in welchem Maße die noch mehr gebundene, leidende
Seele schon in sich selber zentriert und deshalb zugleich zur Hingabe fähig ist oder noch mehr von
Fremdkräften von außen oder von innen in ihrem Zentrum fortgerissen wird, bzw. sich an die Welt
zu verlieren droht. Jene Kräfte, die unerkannt in der leidenden Seele wirken und diese von sich
selbst entfremden wollen, schaut die freie Seele in voller Klarheit.  Indem sie jedoch ihre ganze
Willensaktivität der Hingabe zur Verfügung gestellt hat, bleibt von dieser Aktivität nichts übrig, um
noch irgendetwas für sich selber zu wollen. So ist der Blick frei von jedwedem Wünschen oder
Verlangen. Die heilende Seele betrachtet die leidende Seele also so, dass  in ihrem Blick nichts lebt,
was sie für sich selber will. (Konkret meint dies z.B. in einem therapeutischen Bezug: Es liegt in
ihrem Blick  keinerlei  Bestrebung eine Heilung herbeiführen  zu  wollen  um z.B.  selber  dadurch
irgendetwas für sich selbst zu erringen, und sei es auch nur die Anerkennung oder die Achtung
durch die leidende Seele). Dadurch kommt die heilende Seele auch nicht in die Versuchung, im
Zuge  der  Erkenntnis  all  jener  Kräfte,  die  die  leidende  Seele  noch  überfremden,  auch  nur  das
geringste Urteil über diese Unfreiheit der leidenden Seele zu fällen. Indem sie für sich  selbst nichts
will, kann sie ganz durchdrungen sein von dem Bild der leidenden Seele und damit letztlich von
dem Wollen, jener leidenden Seele zu ihrer Befreiung zu verhelfen.  In dieser Haltung, die ihr durch
den  Blick  und  den  Gedanken  der  freien  Seele  entgegenkommt,  fühlt  die  leidende  Seele  sich
gänzlich verstanden. Im  Gespräch beispielsweise kommt es darauf an, dass die freie  Seele das
geläuterte Bild, welches sie von der leidenden Seele empfangen hat, in dem Maße der leidenden
Seele zu Verfügung zu stellen kann, als diese es bereits verstehen wird. Indem wir als Leidender
durch einen anderen Menschen ein Bild von uns selber empfangen, welches ohne jegliche Wertung
unserer  Schattenseiten  ist  und  diese  dennoch  als  uns  schwächende  Fremdkräfte  erkennt,  und
welches zugleich das in uns lebende Potential jene Fremdkräfte zu überwinden erkennt und auf
jenes fokussiert ist, kann dieses Bild in uns therapeutisch wirken. Schließlich hilft es uns dabei,
zwei unbewusst wirkende Entwicklungshemmnisse zu überwinden: 

Das erste Entwicklungshemmnis ist die Versuchung der Seele, die sie besetzenden Schattenseiten
nicht anschauen zu wollen, d.h. sie zu negieren. Ein Hauptgrund für jene Negierung des Schattens
liegt in der Regel in der unbewussten Angst, den Schatten nicht ertragen zu können, daran also
innerlich zu verzagen. Das zur Verleugnung des Schattens polare Hindernis  ist nämlich tatsächlich
die sich im Erkennen des eigenen Schattens häufig einstellende Verzagtheit, welche uns glauben
machen will,  wir  seien  jener  Schatten,  und weil  wir  dieser  seien,  gäbe  es  für  uns  eben keine
Entwicklungsmöglichkeit. Erstere Versuchung können wir als eine Art Hybris der Seele erkennen,
zweitere  als  eine  Art  Depressivität,  die  zur  Selbstverleugnung  führt.  Aufgrund der  Angst,  den
Schatten nicht anschauen zu können, ohne daran zu zerbrechen, entsteht in der menschlichen Seele
die Gegenkraft, welche den Schatten negieren, leugnen, verneinen will. 

Jedoch führt die Negierung des Schattens dazu, dass jener unbewusst in uns weiterwirken kann, und
damit  zu  einer  Entwicklungsbehinderung  führt.  Ebenso  jedoch  führt  das  sich  Zermürben  am
eigenen  Schatten  zu  einer  Selbstzerstörung,  und  Entwicklungsblockade.  Das  Festhalten  an  der
inneren Verzagtheit liegt in der Regel ebenfalls in einer elementaren Angst begründet: Es ist die
Angst vor der Konsequenz, die mit einer Aufgabe der Verzagtheit verbunden wäre. Schließlich wird
uns  deutlich,  dass  mit  der  Aufgabe  der  Rolle  des  verzagten,  sich  selbst  für  unfähig  haltenden
Menschen ein Schritt in eine größere Verantwortungsfähigkeit verbunden ist. Jener aber macht dem
verzagten Menschen Angst, so dass dieser lieber in dem Gefühl verharrt, aufgrund der Macht des
eigenen  Schattens  unfähig  zur  wirklichen  Verantwortungsübernahme  zu  sein.  Letztlich  können
sowohl  die  Haltung  der  Hybris,  welche  den  Schatten  verleugnet,  als  auch  die  Haltung  der
Verzagtheit  im Zusammenhang  mit  einer  grundsätzlichen  Angst  vor  einem Entwicklungsschritt
gesehen werden. Die Angst jedoch kann - vor allem dann, wenn die Notwendigkeit jenes Schrittes

19



Hybris oder Verzagtheit loszulassen bereits innerlich erkannt aber doch nicht realisiert wird - von
einer anderen Warte aus betrachtet auch als eine Entwicklungsverweigerung betrachtet werden. 

Wie entsteht aber nun auf der einen Seite in der Seele diejenige Kraft, die den eigenen Schatten als
eine Wirkung erkennen kann, welche sie bis dato unfrei geführt und bestimmt hat?

Wie entsteht auf der anderen Seite die Kraft,  jenen Schatten so ruhig zu betrachten,  dass nicht
selbstvernichtende, lähmende Selbstvorwürfe die Folge sind?

Wir bemerken, dass diese beiden Fragen die gleichen sind wie die anfangs gestellten Fragen: Die
Frage,  wie  können  wir  uns  hingeben,  ohne  uns  selbst  zu  verlieren  erweist  sich  nämlich  bei
genauerer Betrachtung als identisch mit der Frage: Wie können wir den Schatten anschauen, ohne
uns von ihm lähmen zu lassen uns damit selbst zu verlieren und aufzugeben. 

Die Frage, wie können wir uns in uns selbst zentrieren, ohne uns abzuschotten, stellt sich als die
gleiche  Frage  dar  wie  diejenige,  wie  können  wir  die  Aktivität  aufbringen,  uns  dem  Schatten
gegenüberzustellen, ihn als Objekt anzuschauen, uns also nicht vor dieser Realität des Schattens zu
verschließen, ohne in die Hybris zu verfallen, schattenlos zu sein, d.h. sich gegenüber der Welt
egozentrisch selbst behaupten zu müssen. 

Die  Lösungen  zu  diesen  Fragen  waren  in  den  vorangehenden  Abschnitten  dieses  Aufsatzes
ausführlich erarbeitet worden. Deutlich wurde zuletzt, dass es die Aktivität der wachen Hingabe, die
Kraft sich in Wachheit dem entsprechenden Gedanken vollständig gegenüberzustellen ist, welche
uns  vor  dem  Selbstverlust  einerseits  und  der  Selbstbehauptung  andererseits  schützt.  Konkret
bedeutet dies, dass wir erst dann dazu in der Lage sind uns unseren Schatten einzugestehen ohne
durch dieses Eingeständnis in eine schwere Depression zu fallen, wenn wir die Kraft aufbringen,
uns  jenem so  gegenüberzustellen,  als  wäre  er  ein  vollständig  fremdes  Wesen.  Indem wir  also
unseren  Schatten  mit  derselben  Objektivität  betrachten  können,  wie  denjenigen  von  anderen
Menschen, stellen wir uns diesem erst wirklich gegenüber. Im Bilde von Peripherie und Zentrum
gesprochen bedeutet dies, dass der Schatten erst dadurch, dass wir ihn uns gegenüberstellen die
Zugriffsmöglichkeiten auf unser Zentrum verliert, das heißt aus dem Zentrum, welches er bis dato
überfremdet hatte, heraustritt und als Außenwelt in die Peripherie des Kreises tritt. 

Wie oft jedoch ist es genau jene Kraft des wachen, aktiven Gegenüberstellens, die uns fehlt. Wir
haben eben einerseits Angst uns zu verlieren indem wir uns der Welt in ihrer vollen Wirklichkeit
gegenüberstellen  und bleiben deshalb  befangen  und reserviert  in  der  Begegnung  mit  der  Welt.
Andererseits empfinden wir – indem wir jene Reserviertheit als unseren Schatten erkennen – Scham
und Leid, welche wir schier nicht ertragen können und die uns deshalb in  selbstzerstörerischen
Selbstvorwürfen  einsperren.  (Anmerkung 4)  Krankheiten,  Krisen  und Leid  sind  –  wie  sich  am
Beispiel des Parzivals gezeigt hatte – die Folge. 

Auch Parzival fällt in ein unsägliches Leid, nachdem ihm seine eigene Verfehlung von der Botin
Kundri,  die  ihn  wegen  seiner  Unterlassung  dem leidenden  Amfortas  gegenüber  öffentlich  mit
Schmähungen  überhäuft,  bewusst  geworden  sind.  In  der  Folge  jenes  Schmerzes  überlässt  sich
Parzival  dem Zweifel  an jeglicher  Sinnhaftigkeit  des  Lebens und bezweifelt  die  Existenz eines
weisen Gottes. In Hass und Groll gegen Gott und sich selbst treibt es Parzival durch das Leben.
Kostbare Jahre scheinen dahinzugehen, ohne dass Parzival zu sich selbst zu finden scheint. Es ist
ihm, als habe sein Sein keinen Sinn mehr und mit seinem Selbstzweifel ist es, als lösche er sich
selber in seiner Würde vollständig aus. So stellt sich Parzival als eine leidende Seele dar, die nicht
mehr die Kraft zu haben scheint, aus sich selber heraus wieder zu sich  zu finden. Es ist, als bedürfe

20



seine Seele eines heilenden Balsams, einer heilenden Arznei um wieder zu sich selber zu finden. Wo
aber trifft er auf jene Heilkraft, wodurch wird ihm diese zuteil? In dem Eremiten Trevrizent findet
er zuletzt  den Balsam, der ihm hilft  seine Wege zu seinem eigenen Zentrum wieder zu finden.
Trevrizent verweist ihn auf einen geheimnisvollen Zusammenhang: „Indem Du als junger Mensch
achtlos Deiner Dich liebenden Mutter den Rücken gekehrt hast und ohne Sie eines Abschiedsblickes
zu würdigen von dannen gezogen bist, nur Deinem eigenen Drang und Hunger nach Abenteuer
folgend, hast Du nicht nur Schuld auf Dich geladen, indem Deine Mutter an diesem Schmerz zu
Tode gekommen ist,  sondern auch Dein eigenes Herz verhärtet.“ „Jene Verhärtung war es“ -so
Trevrizent weiter –  welche Dich auch gegenüber dem Leid des Amfortas stumpf gemacht hat, so
dass Du die entscheidende Mitleidsfrage nicht stellen konntest.“ So war es Parzivals verhärtetes
Herz, welches ihn  in jenes Leid und jene Entbehrung stürzte, durch die er gehen musste. „Doch in
jenem Leid, verhärtete sich das Herz zunächst umso mehr, indem es jegliche Sinnhaftigkeit der Welt
und  damit  Gott  und  auch  sich  selbst  leugnete“,  erläutert  Trevrizent  weiter.  „Jahre  der
Selbstverleugnung und damit auch Gottesverleugnung musstest  du erleiden, und hätte nicht die
Liebe eines Dir nahen Menschen Dich während all dieser Jahre stets umgeben, ohne dass Du es
bemerktest, so wärest Du in jener Verzweiflung unentrinnbar gefangen gewesen.“ Die Liebe eines
Menschen  jedoch  habe  ermöglicht,  dass  sich  sein  Herz  durch  all  das  Leid  hindurch  wieder
erweichen konnte,  so dass er hierdurch schließlich den Weg zu ihm, dem Einsiedler  Trevrizent
finden konnte. Diese Liebe sei ihm aus den ihn stets begleitenden Gedanken seiner verstorbenen
Mutter zugeflossen. 

Herzeloyde der Mutter Parzivals war es also gelungen die Verfehlung und den damit verbundenen
Schmerz, die ihr eigener Sohn ihr angetan hatte, und die Sie als seinen Schatten erkennen musste,
so zum Objekt ihrer Anschauung werden zu lassen, dass von ihnen keine Wirkung mehr auf ihre
Seele ausgehen konnte. Statt verletzt aus der eigenen Wunde heraus seinen weiteren Lebensweg zu
begleiten,  gelang es  Herzeloyde durch ein  Anschauen des  Schmerzes  und der  Verfehlung ihres
Sohnes auf der einen Seite und durch die Erkenntnis seines Potentials auf der anderen Seite, jenen
als  reines  Bild  in  ihrer  Seele  zu  bewahren.  Aus diesem reinen Bild heraus,  welches  in  aktiver
Wachheit den Schatten erkennt, jedoch sich von diesem nicht besetzen, ergreifen oder beirren lässt
und zugleich den Fokus immer auf Parzivals Potential richtet, entsteht eine geistig-seelische Kraft,
die  Parzivals  Wesen erkennt  und ihm damit  gerecht  wird.  Jene Kraft  ist  es,  die  Parzival  dazu
verhilft,  aus seiner  eigenen Verfehlung und Verhärtung herauszutreten.  In der Folge jener Kraft
erweicht das Herz Parzivals wieder und schließlich kann er  seine eigenen Verfehlungen, seinen
eigenen Schatten, die ihm auch durch die Schilderungen des Einsiedlers Trevrizent noch einmal in
aller Dramatik vor die Seele gestellt werden, so anschauen, dass er sich ihnen frei gegenüberstellt.
Weder zerstört die Gewalt der Verfehlungen sein Selbst, noch muss er jene Verfehlungen leugnen,
um sich vor jener Gewalt des Eindrucks zu schützen. Mit freier Erkenntnis steht er den Taten seines
eigenen Lebens gegenüber und kann diese durch die Kraft seines wiederbelebten Herzens in wacher
Aktivität betrachten und auf sich wirken lassen. Unter dem Eindruck, der von diesen Taten ausgeht,
entsteht in seiner Seele in der Folge eine Kraft, die ihn beschließen lässt sich fortan zum Diener der
Menschheit machen zu wollen. So entsteht in ihm aus der tiefen Betroffenheit durch die Folgen
seiner  Taten  das   Erleben  der  eigenen  Verantwortung  und  damit  der  Wille,  diese  Taten  durch
künftige Dienste ausgleichen zu wollen. In der Parzival Erzählung heißt es: „Die Scham sei doch
die höchste Tugend des Menschen“. Begreifen wir die Scham, die in dem Erkennen des eigenen
Schattens  entsteht,   als  jene Kraft  die  durch eine tiefe  Betroffenheit  angesichts  der  Folgen der
eigenen Taten in der Seele entsteht ohne in Selbstvorwürfnissen einerseits oder Groll andererseits
stehen zu bleiben, so führt letztlich diese Scham als höchste Tugend des Menschen zu einem neuen
Handeln  aus  tiefster  Verantwortlichkeit.  Aus  jener  neuen  Verantwortungsfähigkeit  heraus  kann
Parzival schließlich den Weg zum Gral finden und die erlösende Mitleidsfrage stellen. Durch seinen
Leidensweg und mit der Hilfe der ihn begleitenden Menschen hat er sich nun selber die heilende

21



Kraft der Seele erworben, aus der er heraus dem leidenden Amfortas entgegentreten kann und ihn
durch seine frei und erkennende Anteilnahme von seinem Leid erlösen kann. 

So schließt sich hier der Kreis:  Indem Parzival  als  Leidender  durch andere Menschen – seine
Mutter und den Einsiedler Trevrizent - ein Bild von sich selber empfangen durfte, welches in voller
Erkenntnis aber ohne jegliche Wertung seiner Schattenseiten war und welches zugleich dem in ihm
lebenden Potential treu blieb, konnte er selber aus seiner Verhärtung heraus zu seinem eigentlichen
Wesen finden. Zugleich führte diese Selbstfindung zu einer Selbsterkenntnis, die auch den eigenen
Schatten einschloss. Indem aber jener Schatten in voller Wachheit und ohne Verleugnung erkannt
werden  konnte,  ohne  dass  es  durch  die  Macht  des  Schattens  zu  selbstzerstörenden
Selbstvorwürfnissen  kommen  musste,  reifte  durch  diese  Erkenntnis  auch  die  Fähigkeit  selber
heilkräftig  wirken zu  können.  Die  Mitleidsfrage  an  Amfortas  steht  hier  für  die  Fähigkeit,  nun
wirklich frei  und aus dem eigenen Zentrum heraus das Bild des leidenden Amfortas und seiner
Verfehlungen so auf sich wirken zu lassen, dass aus der Begegnung, die sich aus der Hingabe von
Parzival an das Bild des Amfortas ergibt und aus jenem Bilde selbst, eine Kraft im Herzen entsteht,
welche als eine wärmende Liebeskraft, eine Heilkraft der Seele empfunden werden kann. In jener
Kraft kann Amfortas zu seinem eigene Selbst, und damit zur Erlösung finden. 

Betrachten  wir  dieses  Bild  der  Heil-  oder  Liebeskraft  abschließend  noch  einmal  auf  einer
allgemeineren Ebene: 

Indem  es  der  Seele  gelingt,  sich  in  reiner,  anteilnehmender  und  wacher  Hingabe  selbst  zu
zentrieren,  entsteht in ihr  aus jener  Begegnung mit  der Welt  eine Kraft,  die zwar dem eigenen
Wollen  entspringt,  die  jedoch zugleich  als  subjektiv-objektiv  zur  Welt  zugehörig  erlebt  werden
kann. Jene Kraft eines weltengemäßen Wollens ist es, welche wir als Liebeskraft oder Heilkraft der
Seele beschreiben können. Während diese sich in wacher,  anteilnehmender Erkenntnisarbeit  der
leidenden Seele  zuwendet,  leistet  sie  eine Arbeit  der  Unterscheidung von dem was diese Seele
selber ist, und dem was diese noch überschattet bzw. überlagert. Indem der Schatten der leidenden
Seele zwar gesehen, aber nicht verurteilt wird, und indem zugleich der Blick auf das eigentliche
Entwicklungspotential gelenkt wird, schafft diese Haltung ein Bild, welches sich durch die wertfreie
Unterscheidung von Schatten und Licht auszeichnet. Jenes Bild ist es, welches die heilende Seele
der  leidenden  Seele  unausgesprochen  oder  ausgesprochen  zur  Verfügung  stellt.  Während  die
leidende Seele durch ihre Verwicklung in das Leid nicht die Kraft aufbringt, den Schatten und das
Licht so in den Blick zu nehmen, dass diese nicht überwältigend auf sie wirken, kann der mehr
außenstehende „Heiler“ jenes Bild einerseits differenziert und wertfrei ausgestalten und andererseits
immer  den  Blick  auf  die  eigentlichen  Lichtkräfte  im  anderen  lenken.   Der  Prozess  der
Verobjektivierung,  welcher  dem  Leidenden  selbst  aufgrund  seiner  eigenen  Verstrickung  nicht
gelingen konnte, wird durch die Hilfe eines anderen Menschen möglich. Indem so der Schatten
durch die Erkenntnis des heilenden Menschen, die dieser über den  Leidenden errungen hat, als Bild
jenem zur Verfügung gestellt wird, entsteht nun zugleich beim Leidenden die Kraft jenen Schatten
anzuschauen. Die Liebe und Objektivität dessen, der ihm aber jenes Bild verschafft, hilft ihm bei
der Betrachtung des eigenen Schattens ebenfalls so klar zu bleiben, dass dieser ihn weder lähmt
noch das Gefühl entsteht, vor dessen Gewalt zurückschrecken zu müssen. Die Kraft jenes Bildes
des Schattens ist es letztlich, aus welcher heraus der Wille entsteht, diesen Schatten durch erneuerte
Taten allmählich zu wandeln, d.h. Verantwortung für die aus dem Schatten heraus entstandenen
Taten zu übernehmen.   So kann sich  durch neue Handlungs-  und Willensimpulse  der  Schatten
allmählich erlösen bzw. durchlichten. 

Jene Durchlichtung und Verwandlung des Schattens geschieht aber – und das erscheint wesentlich –
ausschließlich durch die Taten und Willensimpulse des Leidenden selbst, welcher sich dadurch vom

22



Leidenden zum Heilenden erhebt. Der Heilende selbst kann und darf seine Aufgabe ausschließlich
darin sehen, durch entsprechend von ihm geschaffene Licht-, Gedanken und Wärmekräfte einen
Bilderraum  zu  schaffen,  durch  den  der  Leidende  in  freier  Erkenntnis  zu  seinen  ihm  eigenen
Willensimpulsen kommen kann. So ist festzuhalten, dass die Verwandlung und Heilung niemals
durch  den  Heilenden  selbst  von  statten  gehen  kann.  Vielmehr  stellt  dieser  nur  eine  aus
Gedankenlicht und Herzenswärme von ihm selbst geschaffene seelische Erkenntnissubstanz über
den  anderen  zur  Verfügung,   welche  beim  anderen  in  dessen  eigener  Freiheit  einen
Entwicklungsprozess zu seinem eigenen Selbst anregen kann.

Betrachten  wir  diesen Vorgang abschließend noch einmal  vor  dem Hintergrund des  Bildes  von
Zentrum und Peripherie: Indem das Zentrum von Fremdkräften gereinigt reine Aktivität ist, wird es
reines  Zentrum  und  schafft  damit  zugleich  eine  von  Projektionen  gereinigte  Peripherie  des
Gegenübers.  Jener  Vorgang,  welcher  die  Peripherie  von Projektionskräften befreit,  kann als  ein
hoch gereinigter Erkenntnisvorgang betrachtet  werden. Der Leidende wird Teil  einer Erkenntnis
beim  Heilenden.  Jene  Erkenntnis  aber  kann  zwischen  dessen  Schatten  und  dessen  Licht
unterscheiden und muss deshalb den Schatten nicht verurteilen sondern nur verobjektivieren. Jener
Erkenntnisprozess in Hinblick auf die leidenden Seele verhilft jener ihren eigenen Schatten in dem
durch  die  Erkenntnis  geschaffenen  Licht  anschauen  zu  können.  Jene  Fähigkeit  den  Schatten
erkennen zu können schafft  in dem Betreffenden die Kraft  und den Willen,  ihn verwandeln zu
wollen.  Die  Strahlkraft  der  Seele  ist  demnach  diejenige  Kraft,  die  durch  eine  Reinigung  des
Erkenntnisvorgangs  über  ein  anderes  Wesen  eine  lichte  und  gedankenerfüllte  Substanz  zur
Verfügung stellt, welche dem anderen dazu verhilft, sich selber in seinem Schatten und Licht in
Klarheit gegenübertreten zu können. Aus jener Kraft des sich Gegenüberstellens reinigt sich die
betreffende Seele selbst und wächst damit selber zu einer eigene Strahlkraft heraus. So schafft die
Strahl- und damit auch Heilkraft der einen Seele durch ihre Ausstrahlung den Boden für eine Strahl-
und Heilkraft der anderen Seele. Jede Seele, die sich deshalb auf den Weg macht zu ihrer eigenen
Strahlkraft zu finden, wirkt wie eine Fackel aus Licht und Wärme, welche das Potential hat, weit
über sich selbst hinaus zu wirken  und dabei durch ihr Licht unzähligen anderen Fackelträgern zu
verhelfen ihr eigenes Feuer zu entzünden.

23



Anmerkungen:

Anmerkung 1

Beispielhaft mag her der Fall einer jungen Frau dienen, welche in ihrer Kindheit einen überaus
willensstarken und auch dominanten Vater hatte. Als älteste Tochter lasteten gerade auf ihr hohe
Erwartungen  in  Hinblick  auf  die  Übernahme  eines  väterlichen  Betriebes.  Im  Rahmen  des
therapeutischen  Gespräches  wurde  deutlich,  dass  sich  die  Tochter  zwar  den  väterlichen
Erwartungen mit Erfolg widersetzt hatte und schließlich einem anderen Beruf nachgegangen war,
dass jedoch die Beziehungsaufnahme zu ihrem Beruf über lange Zeit hinweg sehr schwierig und mit
Widerständen verbunden war.  Erst  indem deutlich wurde,  dass die Entscheidung zu dem neuen
Beruf  nicht  ganz  aus  innerer  Freiheit  heraus  geschehen  war,  sondern  durch  ein  gewisses
emotionales Prinzip sich gegenüber dem Vater abgrenzen zu müssen, belastet  war, konnte diese
„Fremdkraft“ in der Seele der Patientin ins Bewusstsein genommen und damit überwunden werden.
Hierdurch konnte die Entscheidung zu dem neuen Beruf im Verlauf zunehmend ganz zu der eigenen
Entscheidung der Patientin werden, was sich günstig auf ihre gesundheitliche Situation und auf die
Kraft und Freude, die sie in ihre Arbeit einbringen konnte, auswirkte. 

Anmerkung 2

„Die Seele ist zunächst ein verlangendes Wesen. Die Seele ist erfüllt von Sympathie und Antipathie,
von der Begierdenwelt, von der Welt des Verlangens. Der Geist aber zeigt nach einiger Zeit der
Seele, dass sie nicht bloß zu verlangen hat. Wenn die Seele durch den Entschluss des Geistes das
Verlangen  überwunden  hat,  dann  ist  sie  nicht  untätig,  dann  strömt  ebenso  wie  aus  der
unentwickelten Seele das Verlangen strömt, aus der entwickelten Seele die Liebe. Verlangen und
Liebe, das sind die beiden entgegengesetzten Kräfte, zwischen denen sich die Seele entwickelt. Die
noch  in  Sinnlichkeit,  in  äußerer  Gestalt  verstrickte  Seele  ist  die  verlangende  Seele;  die  ihren
Zusammenhang,  ihre Harmonie mit  dem Geiste  entwickelnde Seele  ist  diejenige,  welche liebt.“
(Rudolf Steiner: Was findet der heutige Mensch in der Theosophie? Berlin 8.3.1904)

Anmerkung 3

In seinem Werk „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welt“  verweist  Rudolf Steiner  für
denjenigen,  der  in  eine  höhere  Seelenentwicklung  eintreten  will,  immer  wieder  auf  die
Notwendigkeit,  die  drei  Seelenqualitäten  Denken,  Fühlen  und  Wollen  voneinander  zu  trennen.
Indem wir uns mit vollem Bewusstsein der Außenwahrnehmung im beschriebenen Sinne hingeben
und  den  Willen,  wie  auch  das  Gefühl  primär  in  Frieden  lassen,  findet  diese  Trennung  in
vollständiger Weise statt: Nichts von unserem eigenen Wollen und Fühlen darf sich in das Objekt
unserer  Betrachtung  hereinmischen,  da  es  letztlich  die  freie  Hingabe  verhindern  würde.  Und
dennoch bleiben sowohl das Gefühl als auch der Wille durch eine derartige freie Betrachtung der
Welt nicht unberührt: Vielmehr wir in unserem Herzen in der Folge eine Empfindung ins Leben
gerufen, welche zwar mit dem Objekt unserer Betrachtung in Verbindung steht, jedoch nicht direkt
von diesem bewirkt  wurde sondern ganz aus der  Kraft  unseres Herzens  selbst  stammt.  Ebenso
verhält es sich mit dem Willen: Auch dieser wird durch die reine Beziehungsaufnahme in freier
Weise entflammt so dass er mit dem Objekt der Betrachtung in einer realen Beziehung steht ohne
direkt von diesem bewirkt worden zu sein. Als Quelle dieses Willens, welcher mit der Welt in einer
Art  objektiven  Beziehung  steht  und  dennoch  ganz  aus  dem eigenen  Individuellen  hervorgeht,
können wir den eigentlichen Wesenskern des Menschen, das „Ich“ ausmachen.

24



Anmerkung 4

Das Beispiel eines Menschen, welcher Angst hat sich in seiner Beziehung zu seinem Partner von
diesem zu sehr bestimmen zu lassen und der in der Folge gegen denselben starke Ablehnung und
Antipathiekräfte entwickelt, mag hier zur Veranschaulichung dienen. In der Folge der Ablehnung
und  Antipathie  lassen  sich  häufig  starke  Schuldgefühle  beobachten,  die  entweder  zu
Selbstvorwürfen  oder  aber  zu  Tendenzen  der  Unterwürfigkeit  dem  Partner  gegenüber  führen.
Unbewusst lebt das Gefühl: Ich habe mich schuldig gemacht, dass ich so starke Antipathien gegen
den anderen hege. Deshalb muss ich ihm jetzt willfährig sein um das wieder gut zu machen. So
führt aber gerade dieses unbewusste Wechselbad der Gefühle paradoxerweise genau zu demjenigen,
vor  dem  man  anfangs  Angst  hatte:  nämlich  zur  ichlosen  Unterwerfung  und  damit
Fremdbestimmung durch den Partner. 

Schlussbemerkung:

Dieser Text ist zur Weitergabe freigegeben.

Über eine freiwillige Unterstützung unserer Arbeit freuen wir uns.
 IBAN: DE48 6601 0075 0191 2147 57 bei der Postbank Karlsruhe; BIC: PBNKDEFF; 

Kontoinhaber Jens Edrich, Verwendungszweck: "Schenkung"

25


