Wie finden wir uns selbst?

Wege zu einer Strahlkraft der Seele

von

Jens Edrich

Parzival auf der Suche nach dem heiligen Gral

Januar 2017



Inhaltsverzeichnis:

Seite 3: Wie finden wir uns selbst? Wege zu einer Strahlkraft der Seele

Seite 7: Hingabe ohne Selbstverlust? Zentrierung ohne Selbstfixierung?

Seite 11: Wie die Aktivitit der Seele in der Hingabe zur Zentrierung der
Seele fithrt

Seite 18: Von der Strahlkraft der Seele



Wie finden wir uns selbst?
Wege zu einer Strahlkraft der Seele

Die Frage nach unserem Selbst, nach dem, was wir selber sind, gehort zu den dltesten Fragen der
Menschheit. Dennoch hat sie in einem Zeitalter, in der eine individuelle, selbstbestimmte Seecle des
Menschen nur noch schwer gedacht werden kann, in dem vom Menschen oftmals die Unterwerfung
unter Sachzwiénge und Regularien in einer Weise gefordert wird, die dem einzelnen das Gefiihl
vermittelt als individuelle Seele nicht gefragt zu sein, allergrofSte Aktualitdt. Sehr viele Menschen
erleiden das Gefiihl der eigenen Nichtigkeit. Schon friih wird uns beigebracht, uns so an die
gesellschaftlichen Erwartungen anzupassen, dass wir innerhalb derselben gut eingefligt
funktionieren und jene Erwartungen unhinterfragt erfiillen. Eigenstindiges Denken {iiber die
Grenzen des Gegebenen hinaus, eigenstindiges Handeln auf neue Horizonte zu, gerit rasch in einen
Konflikt mit den Gegebenheiten. Soziales Unverstdndnis, Arbeitsplatzverlust oder der Verlust an
Sicherheiten ist oftmals die Folge. Aus Angst vor jenen gesellschaftlichen Ausgrenzungen ziehen es
viele Individuen vor, auch als unsinnig oder gar schidlich erkannten Zielen zu dienen um damit
thren Anteil an der als Gegenleistung fiir diesen Dient gebotenen Sicherheiten zu erhalten. Je klarer
wir jedoch erkennen, welcher Unwahrheit wir dienen, desto mehr wird uns nicht erspart bleiben, an
jenem inneren Konflikt zwischen dem fiir richtig Erkannten und dem wider besseres Wissen
Praktiziertem einen zunehmenden Schmerz zu erleben. Krankheiten, Krisen, oder Leid sind die
Folge davon, wenn wir in uns zugewiesenen Rollen verharren, wihrend wir zugleich die
Notwendigkeit verspliren, zu neuen Aufgaben zu finden. Oftmals fiihren uns Krankheiten und
Krisen zu einem Erwachen der Frage: Wer bin, ich, dass ich das erleiden muss, und was will ich mit
meinem Leben tun?

Die Frage nach dem, wer wir sind, stellt die Frage nach unserer eigenen Seele und deren
Moglichkeiten sich immer freier entfalten zu konnen. Der Wunsch nach einem aus der eigenen
Seele heraus selbst gestalteten Dasein liegt uns allen im tiefsten Inneren zugrunde.

Was aber ist die menschliche Seele, wie findet sie zu sich selbst und zu ihrer Erkraftung, wodurch
kann sie in immer freierer Weise wirken?

Dieser Frage wollen wir in der Folge nachgehen:

Den Begriff der Seele haben wir zunédchst einmal eingefiihrt, ohne ihn weiter zu erldutern. Da es in
dieser Schrift weniger darum gehen soll, eine von Experten erarbeitete Terminologie der Seele zu
entwickeln, als mehr darum, an den uns vorliegenden Erfahrungen anzukniipfen, wollen wir
zundchst einmal versuchen den Begriff der Seele auf der Ebene des eigenen Denkens und der
Erfahrung zu fassen.

Was also verstehen wir gemeinhin mit der Seele des Menschen? In der bereits oben verwendeten
Begrifflichkeit war mit Seele eine Wesenheit angesprochen, die sich durch zweierlei wesentliche
und bei genauer Betrachtung polare Eigenschaften ausdriickte:

Es war die Rede davon, dass die Seele eine Kraft ist, welcher der Wunsch nach selbstiandiger
Gestaltung innewohnt. Indem jener Wunsch in ihr lebt, hat diese Seele zugleich ein Bewusstsein
von sich selbst. Wir konnen also die Seele als eine unsichtbare, aber erlebbare Kraft beschreiben,
die von sich selber ein Bewusstsein hat und zugleich von dem Wunsch nach Selbstbestimmtheit und
Selbstgestaltung gezeichnet ist. In dem Begriff der Selbstgestaltung liegt aber bereits eine Polaritét
angelegt, die wir in den Blick nehmen miissen: SELBST-GESTALTUNG



Hier haben wir es mit einem Selbst und einer Gestaltung zu tun. Zum Gestalten aber gehort das Zu-
Gestaltende. So kénnen wir sagen wir haben ein Gestaltendes und ein zu Gestaltendes, geometrisch
gesprochen: Wir haben einen Punkt, ein Zentrum der als Quelle der Gestaltungskraft anzusehen ist
und zugleich eine Peripherie, einen Umkreis, welcher von dieser Quelle gestaltet werden will. So
haben wir es bei der Seele also mit einer Kraft zu tun, die in einem Spannungsfeld zwischen Punkt
und Umkreis steht, zwischen einer Kraft die gestaltet, und einer Welt, die von ihr gestaltet wird.

Zum besseren Verstindnis konnen wir das Bild von Punkt und Umkreis noch einmal von einem
anderen Aspekt aus betrachten: Was sind die Urbediirfnisse der Seele, ohne welche diese letztlich
nicht existieren kann?

Indem eine Seele Seele ist, will sie sich selbst erhalten, will sie sich selbst als eigenstindig und
losgelost frei erleben, will sich schiitzen vor jedweder Vereinnahmung, jedwedem Versuch
ausgeloscht zu werden. So koénnen wir das eine Urbediirfnis der Seele darin sehen, ein
Abgegrenztes, ein Abgetrenntes, ein Losgeldstes, ein Autonomes zu sein. Auch dieses Bild findet in
dem Symbol des Punktes einen treffenden Ausdruck. Was aber wiirde einer Seele fehlen, die
ausschlieBlich ein Abgeschlossenes wére?

Jeder kann nachfiihlen, dass bereits nach kiirzester Zeit ein unbéndiger Hunger nach Begegnung,
Beziehung, Welt, Erfahrung, die Seele befiele, die nur fiir sich selber existieren wiirde. So ist die
Seele neben ihrer Sehnsucht nach Autonomie auch durch den existentiellen Wunsch nach Hingabe,
Begegnung, Beziehung zu einem anderen Sein gekennzeichnet. Jene Sehnsucht nach Begegnung,
nach Erweiterung, nach Beziehung findet wiederum in dem Abbild des Umkreises, der Peripherie
thre Entsprechung.

Alleine aus dem Bild von Punkt und Umkreis zeigt sich ein gewisser Konflikt, ein Spannungsfeld
der Seele, welches wir nun etwas genauer in den Blick nehmen wollen:

Welche Einseitigkeiten, welche Gefahren lauern in dem jeweiligen Pol, und wie kann gerade aus
diesen beiden Polen heraus dennoch eine Erkraftung der Seele geschehen?

Blicken wir zundchst einmal auf das Symbol des Umkreises und die mit ihm verbundenen Kréfte:
Der Umkreis symbolisiert die Sehnsucht der Seele nach Begegnung und Beziehung, zugleich aber
auch diejenige Sphére, in die hinein die Seele gestaltend wirken will. So kdnnen wir auch sagen, der
Umkreis symbolisiert alles, was auBBerhalb der Seele ist. Welche Gefahr ist nun aber mit dem bloflen
Umkreis verbunden?

Indem wir einmal versuchen, die Seele ausschlie8lich als Umkreis zu denken, bemerken wir, dass in
diesem Bild die Gefahr des Selbstverlustes liegt: Die Seele, die ausschlieBlich und ganz hingegeben
im Umkreis lebt, droht sich selbst zu verlieren und in der Begegnung mit der au3er ihr befindlichen
Welt ganz mit dem Fremden zu verschmelzen, bzw. sich von diesem iiberfremden zu lassen. Auch
ein fortwihrendes, unbewusstes Leben in dem ,,Zu-Gestaltenden® wiirde zu einem Verlust der Seele
als eigenstindiges Wesen fithren. Kennen wir nicht diese Gefahr alle auf das Beste? Kennen wir das
nicht, dass wir uns in einem Gesprach mit einem Menschen von diesem vollig tiberfremden lassen?
Kennen wir nicht die Erfahrung, uns von einem Eindruck so iiberwéltigen zu lassen, dass wir uns
selbst darin zu verlieren drohen? Ist nicht auch manch kritiklose Ausfithrung von uns iibergebenen
Anweisungen und Anordnungen — ob diese nun sinnvoll oder sinnlos sein mégen — nichts anderes
als ein sich Verlieren im Umkreis, im Fremden? Miissen wir uns also doch vor dem Umkreis hiiten,
miissen wir doch besser an uns selbst festhalten, unsere Meinung und unser Anliegen vertreten und
Grenzen formulieren? Miissen wir uns abgrenzen lernen von der Welt und besser auf unsere eigenen
Bediirfnisse und Wiinsche achten lernen?



Wie oft kommt es vor, dass ein gutmiitiger Mensch sich jahrelang fiir seinen Betrieb, in seiner Ehe,
oder fiir einen anderen Menschen aufgeopfert hat und durch jene Aufopferung in einen
schwerwiegenden Erschopfungszustand geraten ist. Schwere Depressionen, vegetative Stérungen
oder psychische Krisen konnen die Folge einer solchen einseitigen Aufopferung sein. Oftmals
erscheinen intensive psychotherapeutische Interventionen nétig, anhand derer der Betroffene lernen
soll, seine ,,Aufopferungs- und Pflichtmuster* oder ,,workoholischen Tendenzen* zu erkennen und
zu Uberwinden. Vielleicht kann er im Rahmen dieser Therapien erkennen, wie bereits in seiner
Familie als Kind die Achtung und Liebe, die ihm entgegengebracht worden war, an die Erflillung
der elterlichen Erwartungen gekniipft war. Er bemerkt die in ihm wohnende Angst vor sozialer
Achtung, vor einem Anerkennungsverlust, die eintreten konnten, wenn er nicht ganz ,,selbstlos* und
,altruistisch® darauf verzichtet, nach sich selbst und seinen Bediirfnissen zu blicken. Er bemerkt,
wie er aufgrund dieser Angst in dem Zwang lebt, ganz und gar dienend, hingegeben an die
Peripherie handelnd sein zu miissen. SchlieBlich erschien es ithm bis zu diesem Zeitpunkt immer
noch sicherer und vertrauter sich selbst ichlos aufzuopfern und damit immerhin der Anerkennung
der Eltern und der Welt gewiss sein zu kdnnen, als zu riskieren, dass er sich durch eigenwilliges
Handeln die Achtung derselben einholen konnte. Indem ihm aber jenes Aufopferungsmuster in der
eigen Seele bewusst wird, beschlieft er, jetzt endlich einmal das zu tun, was er selber will, jetzt
endlich auf sich selbst und seine Bediirfnisse horen zu wollen. Der Umkreis erscheint thm durch
den erlebten Selbstverlust gefahrlich, der Punkt dagegen, der Riickzug, die Abgrenzung ein sicherer
Hafen. So wendet er sich — aus dem Gefiihl der Unvereinbarkeit von Umkreis und Punkt heraus -
dem polaren Prinzip, dem vermeintlichen Punkt zu. Wie aber gestaltet sich dieses polare Prinzip?

Betrachten wir nun einmal jenen Punkt und fragen uns, welche Einseitigkeiten mit ihm verbunden
sind: Der Punkt verkorperte in der bisherigen Darstellung das Prinzip der Autonomie, des
Eigenstindig-Seins, des Abgegrenzt-Seins. Zugleich war der Punkt auch die Quelle des Tétigseins.
Bereits zuvor hatten wir das Bild einer Seele gezeichnet, welche nur punktformig, d.h. isoliert
gedacht wird, und dabei bemerkt, dass aus einer solchen die unbindige Sehnsucht nach
Uberwindung der Grenze, nach Begegnung und Beziehung resultieren wiirde, so wie letztlich aus
dem Szenario der im Umkreis verloren gegangenen Seele der draingende Wunsch nach Abgrenzung,
Riickzug resultiert war. Denken wir uns das Prinzip des Punktes einmal ins Extreme: Das Bild eines
Menschen erscheint dann vor uns, welcher in sehr selbstzentrierte Weise nur auf seine eigenen
Wiinsche und Bediirfnisse achtender Weise durch das Leben geht. Vielleicht gelingt es ithm, durch
seine Selbstzentrierung andere Menschen fiir sich zu gewinnen, die seinem System dienen, die sich
thm — aufgrund einer gegensitzlich gelagerten Rollensituation, in der diese die Rolle des Dienens
verinnerlicht haben — vielleicht sogar unterwerfen und ihm ihre Kréfte zur Verfiigung stellen. Im
Gegensatz zu demjenigen, der sich in der Welt verliert, der sich selbstlos pflichtbewusst hingibt und
oftmals hierdurch Lebenskrifte einbiiflt, deren Mangel dann zu Krankheit und Erschopfung fiihren,
kann es sein, dass der mehr selbstzentriert lebende Mensch sich der Krifte anderer Menschen
bedient Dadurch wird er oft nicht zu einer Erkrankung oder Krise gefiihrt, sondern genief3t
subjektiv und objektiv einen erheblichen Energiegewinn. Dieser wiederum macht ihm seine Rolle
unter Umstidnden sogar angenehm. Was aber ist die Folge? Wihrend der sich im Umkreis
verlierende Mensch durch Krisen unter Umstinden an einen Punkt gefiihrt wird, an dem er eine
Wandlung vollziehen muss, kann dem selbstzentrierten Menschen diese Krise unter Umstinden
lange erspart bleiben. Wihrend dies vordergriindig als ein Vorteil des letzteren angesehen werden
kann, muss es dem Wesen nach doch als eine erheblicher Nachteil verstanden werden: Schlief3lich
fiihrt der Mangel einer Krise bei ihm auch hiufig zu einem Mangel an Entwicklungsmdglichkeiten.
Wihrend der sich verlierende Mensch also aufgrund der sich rasch einstellenden Erschopfung eine
Entwicklungsmoglichkeit findet, verharrt der selbstzentrierte Mensch leichter in seiner Einseitigkeit
und verhértet darin ohne eine weitere Entwicklung.



Auch wenn diese Grundtendenz hiufig zu beobachten ist, kann man sie aber dennoch fiir den
selbstzentrierten Typ nicht grundsétzlich konstatieren. Auch hier gibt es ausreichend Beispiele, bei
denen durch die Selbstzentrierung Isolation, Einsamkeit die Folgen sind. Isolation und Einsamkeit
wiederum konnen sich so zu Leid verdichten, dass auch hier die Sehnsucht nach einer
Gegenbewegung und damit nach der Offnung die Folge sein kann. Ein klassisches Beispiel eines
Teufelskreises, bei dem Selbstzentrierung kompensatorisch zur Selbstaufgabe und Selbstaufgabe
wieder zur Selbstzentrierung fiihrt, findet man héufig in der Eltern-Kind-Interaktion:

Gelingt es den Eltern beispielsweise nicht ausreichend, dem Kind durch gute Anregungen und
Inhalte, die ihm gemaB sind, Ordnungskréfte zur Verfiigung zu stellen, so reagiert dieses haufig mit
chaotisierenden Tendenzen. So kann z.B. eine Einschlafstorung eines Kindes durch eine
ungeniigende Gestaltung der Abendstunde bedingt sein. Wenn das Kind beispielsweise vor dem
Fernseher sitzt, wo es in der Regel Inhalte konsumiert, die es kaum verarbeiten kann, statt mit den
Eltern gemeinsam einen kleinen Tagesriickblick zu tun oder eine kleine Abendgeschichte zu lesen,
konnen chaotisierende, beunruhigende Kréfte in es einziehen. In der Folge wird es evtl. immer
wieder nach der Mutter oder dem Vater verlangen. Reagiert dieses nach dem wiederholten Rufen
des Kindes verdrgert, so dass das Kind danach weint oder noch heftiger seine Unruhe zum
Ausdruck bringt, so haben wir es mit der Geste des Argers, aus Sicht der Umkreis-Punkt Frage mit
einer Geste der Selbstzentrierung, Selbstbehauptung und Abgrenzung dem Kind gegeniiber zu tun.
Das Kind quittiert den Eltern gegeniiber diese Abgrenzung, die es als Ablehnungsgeste erlebt, mit
Weinen. Gerade jenes Weinen kann in der Folge von den Eltern schuldhaft empfunden werden.
Oftmals entsteht gerade dann, wenn die Selbstbehauptungsgeste unter Umstdnden mit grofBBer
Vehemenz ausgedriickt wurde, so etwas wie ein subtiles Schuldgefiihl dem Kind gegeniiber. In der
Folge wiederum kann dieses unbewusste Schuldgefiihl dazu flihren, dass der Impuls entsteht am
nichsten Abend ,,liebevoller mit dem Kind umzugehen und sich z.B. mit ihm in das Bett zu legen,
bis es eingeschlafen ist. Dieses Verhalten wird unter Umsténden fiir eine ldngere Zeit aufrecht
erhalten und fiihrt vordergriindig tatséchlich zu einem Erfolg, indem das Kind nun besser einschlift.
Da aber jene Geste, indem sie die unbewusste Folge der iiberzogenen Selbstbehauptung war, die
Spur des Gegenbildes an sich trigt und deshalb die Tendenz zur iibergroen Selbstaufgabe, der
ichlosen Selbstaufopferung zeigt, kann diese einseitige Hingabe an die ,,Peripherie des Umkreises*
im Verlauf wiederum zu dem starken Wunsch nach Abgrenzung und Selbstbehauptung fiihren.

Folge jenes Wechselspiels zwischen Selbstaufgabe und Selbstbehauptung in der Eltern-Kind-
Interaktion ist ein emotional schwankender Erziehungsstil, der dem Kind keine innere Sicherheit,
aber auch keine Selbstdandigkeit gibt und es deshalb in seiner eigenen Reifeentwicklung behindert.
Durch die Selbstaufgabetendenz der Eltern kann das Kind ndmlich nicht zur Selbstindigkeit
kommen, da es daran gewohnt wird, dass die Eltern es gewissermallen ,,iiberversorgen™ oder sich
von dem Kind bestimmen lassen. Indem wir beispielsweise regelmaflig neben dem Kind im Bette
liegen, bis es eingeschlafen ist, erringt es nur eingeschriankt die Fahigkeit zur Selbstiandigkeit.
Durch die Selbstbehauptungstendenz dagegen, mit der sich die Eltern mit Arger und Ablehnung
gegeniiber dem Kind abgrenzen miissen, verliert das Kind einen Teil seiner eigenen Sicherheit.Volle
Sicherheit kann das Kind letztlich nur dann erfahren, wenn es sich von den Eltern angenommen
fiihlt.

So zeigt sich auf der Ebene der Eltern-Kind-Interaktion, wie das Hin- und Herpendeln zwischen den
Polen von Selbstaufgabe und Selbstbehauptung letztlich zu einem geschwéchten Urvertrauen des
Kindes fiithren kann, da das Urvertrauen auf der Kraft des Vertrauens auf sich selbst und seine
eigene Selbstdndigkeit einerseits und das Vertrauen darauf in wirklicher Liebe angenommen zu sein
andererseits beruht.



Grundsétzlich konnen wir eine gewisse GesetzméBigkeit aus dem bisher Gesagten ableiten: die
Seele befindet sich in einem Spannungsfeld zwischen Hingabe und Zentrierung. Diese beiden Pole
konnen eine Steigerung in den Prinzipien Selbstaufgabe und Egoitét finden. In ihren Extremen
konnen die gesteigerten Pole entweder so leidvoll erlebt werden, dass eine Sehnsucht nach dem
polaren Prinzip daraus folgt, oder aber aufgrund eines erlebten und vermeintlichen Gewinnes, der
mit deren Einseitigkeit verbunden ist, von dem Individuum festgehalten werden. Der Mensch, der in
der Selbstaufgabe lebt, kann z.B. in dieser Rolle eine Sicherheit erleben, die ihn vor der Angst des
Achtungsverlust zu schiitzen scheint. Derjenige Mensch, der in der Egoitit lebt, kann durch seine
Lebensart einen erheblichen energetischen Gewinn empfangen, den er nicht loszulassen bereit ist.
In beiden Féllen verhindert letztlich eine ,,Bindung® an Sicherheitsbediirfnisse einerseits oder einen
energetische Gewinn andererseits den anstehenden nichsten Entwicklungsschritt. Die Bindung, das
Bediirfnis nach Achtung, Liebe, Anerkennung des einen, ist letztlich mit der Sehnsucht eines
Kleinkindes verwandt, von seiner Mutter geliebt zu werden. Jene Bindung kann deshalb als ein
unreifes, kindliches, unverwandeltes Bindungsmuster bezeichnet werden und fiihrt dazu, dass ein
Verharren in der Opfer- und Selbstaufgaberolle dem Entwicklungsschritt vorgezogen wird. Ganz
dhnlich verhéilt es sich bei dem selbstzentrierten Mensch, welcher an den Genuss des mit seiner
Egoitdt verbundenen Energiegewinnes gebunden ist, man konnte auch sagen in diesem Genuss
schwelgt. Auch bei thm kann letztlich ein unerlostes Bediirftigkeitsprinzip, welches in der
Abgrenzung eine gewisse Befriedigung findet, konstatiert werden, welches seiner weiteren Reifung
im Wege steht. So sehen wir, wie die Pole, zwischen denen die Seele des Menschen steht, und
zwischen denen sie sich iiberhaupt erst als ein eigenstindiges Wesen erlebt, auf der einen Seite
Entwicklungshelfer auf der anderen Seite aber auch vereinseitigte Gefahren darstellen konnen.
Entwicklungshelfer sind sie, wenn das Erleiden des einen oder anderen Extremes einen nédchsten
Entwicklungsschritt ermoglicht. Gefahren stellen sie insofern dar, als der Mensch auch in ihnen
verharren, an ihnen festhalten kann, so dass er hierdurch in seiner Entwicklungsmoglichkeit
eingeschrinkt wird.

Wie aber verhiélt es sich mit der Entwicklungsmoglichkeit, und in welcher Weise konnen die beiden
Pole hier eine Hilfestellung geben? Diese Frage ist im bisherigen Gedankengang letztlich
unbeantwortet geblieben. Zwar wurde deutlich, dass ein Pol den anderen zur Folge haben kann,
jedoch leitete sich aus jenem Hin- und Herpendeln zwischen zwei Polen noch keine
voranschreitende Entwicklung ab. Zugleich bleibt bei der Betrachtung der beiden Pole das
Dilemma bestehen, dass diese beiden Pole letztlich unvereinbar erscheinen, und so ein anderer Weg
als ein stindiges Hin- und Herpendeln zwischen den beiden Extremen bislang nicht wirklich
denkbar erscheint. Im weiteren Fortgang soll also der Frage nach der Vereinbarkeit jener beiden
Pole einerseits und der Moglichkeit einer Weiterentwicklung der Seele unter Einbeziehung jenes
Spannungsfeldes nachgegangen werden.

Hingabe ohne Selbstverlust?
Zentrierung ohne Selbstfixierung?

In den vorangegangenen Ausfiihrungen war deutlich geworden, dass die menschliche Seele sich im
Spannungsfeld zwischen Hingabe und Zentrierung, zwischen dem Umkreis und dem Punkt erlebt
und in der Gefahr ist, sich nach beiden Polen hin letztlich selbst zu verlieren. Einerseits droht sie
sich auf der Hingabeseite durch Einswerden und Verschmelzen mit dem Umraum als eigensténdiges
Wesen aufzulosen. Andererseits lebt sie in der Gefahr, sich durch eine Zentrierung, welche an sich
selbst festhdlt, von der Welt abzuschlieBen und dadurch letztlich an einem Mangel an Beziehungen
wie eine Pflanze, die kein Wasser mehr erhilt, zu vertrocknen. Beide Pole fiihren also in ihrer
Vereinseitigung letztlich zu einem Untergang der Seele. Wir koénnen auch sagen, nur in dem



Zusammenspiel der beiden Pole, nicht in der Vereinseitigung kann die Seele bestehen. Wie aber
kann jenes scheinbar ewige Wechselspiel der Pole, zwischen denen die Seele hin- und her geworfen
wird, zu einer Weiterentwicklung der Seele fithren? Wie kann die Seele allmdhlich aus den mit
beiden Polen einhergehenden Bindungen heraustreten und zu einer immer gréferen
Selbstbestimmung finden? An dieser Stelle mag man einwenden, diejenige Seele, welche sich in
sich selbst zentriere und behaupte, habe doch das maximale Maf3 an Selbstbestimmung erreicht, und
nur diejenige Seele, die in der Selbstaufopferung lebe, sei in der Gefahr sich von fremden Kréften
bestimmen zu lassen. Aber ist diese Erwiderung tatséchlich richtig, konnen wir davon sprechen dass
die in die Abgrenzung hereingetretene Seele sich wirklich selbst bestimmt? Miissen wir nicht davon
ausgehen, dass ein Wesen, welches sich selber bestimmt, in seinem Handeln darum bemiiht ist, so
zu handeln, dass sein Handeln von ihm selbst als stimmig erlebt wird? Und haben wir nicht
bemerken miissen, dass jener scheinbar selbstbestimmte Zustand, in den sich die sich selbst
behauptende Seele hereinstellt, bei derselben iiber kurz oder lang zu einem Erleben eines Mangels
fiihrt? Nehmen wir diese Beobachtung ernst, so miissen wir zugeben, dass die sich selbst
behauptende Seele nicht wirklich selbstbestimmt ist. Wire sie selbstbestimmt, wiirde sie einen
Zustand anstreben, den sie als stimmig erleben konnte. So muss also in der sich selbst behauptenden
Seele eine irgendwie geartete Fremdkraft wirken, die sie zu einem Handeln treibt, welches sie
letztlich in einen unstimmigen Zustand der Verkapselung einsperrt. So kdnnen wir feststellen, dass
die Seele im Zustand der Egoitit und Selbstbehauptung letztlich doch fremdbestimmt wird, und das
Erleben der absoluten Autonomie letztlich eine Illusion ist. Konkret betrachtet bedeutet dies, dass
diejenigen Krifte, die uns z.B. nach einer langen Phase der Selbstaufopferung, die uns in eine Krise
oder Erschopfung getrieben hat, glauben machen wollen, die Losung unserer Erschopfung ldge in
einer Gegenbewegung, in der wir uns nun ganz selbst behaupten, ganz auf unsere eigenen
Bediirfnisse achten, und uns damit einhergehend abgrenzen miissen, Fremdkréfte sind, die unsere
Seele von ihrem eigentlichen Wesen entfernen wollen.

Im einzelnen kann es sehr hilfreich sein, jene Fremdkréfte genauer in den Blick zu nehmen. Oftmals
sind es einfach die emotionalen Gegenkrifte, die uns aus ihrer Opposition gegen die lange gelebte
Selbstaufgabe heraus besetzen und bestimmen wollen (4Anmerkung 1) Allzu haufig findet sich aber
gerade im therapeutischen Kontext die Situation, dass diese fremden Stimmen auch aus der
Umgebung, leider gar nicht selten gerade auch aus dem therapeutischen Zusammenhang
aufgenommen wurden. So ldsst sich in manchem psychotherapeutischen Prozess beobachten, dass
die wirkliche Selbsterkraftung der Seele dadurch, dass beim Patienten mehr die Selbstbehauptung
gefordert werden soll, geradezu geschwécht wird. Solange wir all diese in uns selbst wirksamen
oder aber auch von auflen auf uns einwirkenden Krifte nicht als Fremdkrifte identifizieren, werden
wir unweigerlich als Gegenprinzip zur Selbstaufopferung die Selbstbehauptung als vermeintliches
Heilmittel praktizieren. Das Problem der Selbstbehauptung ist aber, dass die Seele in diesem
Zustand gar nicht wirklich als Zentrum, als Punkt vorliegt, sondern stattdessen durch in ihr
tiberfremdend wirksame Krifte aus ihrem Zentrum gerissen wird. Bildhaft gesprochen kdnnten wir
sagen, wir haben es bei der einseitigen Selbstbehauptung mit einem Zustand der Uberdehnung
durch Uberfremdung des menschlichen Zentrums zu tun.

Ausgangspunkt unserer Betrachtung war die einseitige Hinwendung der Seele zu ihrem
vermeintlichen Zentrum. Im Laufe des Gedankengangs bemerken wir jedoch, dass jenes Zentrum,
in dem Moment, wo wir uns ihm vermeintlich direkt zuwenden, als Zentrum verschwimmt, indem
in ithm wirksame Fremdkrifte erkennbar werden.



Das Zentrum ist durch in ihm wirkende Fremdkrdfte aus seiner Zentrierung gerissen.
Auch die Peripherie kommt in der Folge nicht zur freien Entfaltung

Wie aber verhielt es sich mit dem gegenséatzlichen Pol? Was also passiert genau, wenn wir uns
einseitig der Hingabe zuwenden, also die Seele ganz durch den Umkreis beriihren und bestimmen
lassen?

Wir hatten bereits gesehen, dass wir es offensichtlich bei dieser Einseitigkeit mit einer Form der
Selbstaufgabe zu tun haben. Wir miissen uns jetzt aber fragen, ob die Ursache der Selbstaufgabe
tatsdchlich die Hingabe der Seele ist. So wie wir bemerkt haben, dass die vermeintliche
Zentrierung des Menschen letztlich gar zu einer Auflssung durch Uberfremdung seines Zentrums
gefiihrt hat, so wollen wir jetzt in Betracht nehmen, ob die Weitung, die Hingabe, die offensichtlich
zu einem Selbstverlust flihrte, tatsdchlich iiberhaupt eine Hingabe ist. Das Problem einer Hingabe
ist ja dieses, dass wir darin in der Gefahr sind, ein anderes Wesen, bzw. den Umraum in uns
wirksam werden zu lassen. Das heif3t, uns nicht mehr selber bestimmen zu kénnen, uns also auch
hier iliberfremden zu lassen. Dazu wollen wir uns noch einmal an die oben aufgefiihrten Beispiele
und unbewussten Motive zur Selbstaufgabe erinnern. Ein hdufig beobachtbares Motiv flir die
Selbstaufgabe war - wie bereits beschrieben — die Abhdngigkeit von Anerkennung, oder Achtung
der anderen Menschen. Ein anderes Motiv war das tief verinnerlichte Motiv der Pflicht. Wenn wir
jedoch den Begrift der Hingabe auf andere Felder erweitern, so werden wir dariiber hinaus noch
eine Vielzahl von weiteren Motiven finden, welche in der vermeintlichen Hingabe meist tief un-
oder halbbewul3t mitwirken. Nehmen wir beispielsweise einmal die Situation der Hingabe an einen
geliebten Menschen. Auch hier werden wir bei genauerer Betrachtung bemerken, dass es
normalerweise nicht um eine Hingabe im wahrsten Sinne des Wortes handelt. Der Begriff der
Hingabe impliziert, dass wir uns — ohne Vorbehalt, d.h. ohne mit einem Teil unseres Bewusstseins
oder Unterbewusstseins noch an uns selber festzuhalten — einem anderen Wesen hingeben. Bei einer
kritischen Selbstanalyse werden wir jedoch regelhaft feststellen, dass im Normalfall in einem mehr
oder weniger starken Ausmal} immer ein Teil unseres Bewusstseins bei uns selbst und an uns selbst
gebunden bleibt. Konkret bedeutet dies, dass selbst dann — oder vielleicht gerade dann — wenn wir
eine Sache, einen Menschen in ganz besonderem Malle zu lieben vermeinen, doch meistens ein
gewisser Anteil unseres Bewusstsein in dieser Liebe fiir sich selber fiihlt, oder auch will. Die
diesbeziiglichen Motive kdnnen ebenfalls sehr vielfiltig sein. Vielleicht glauben wir, in einer freien
Liebe zu einem neuen Partner entbrannt zu sein, aber in Wahrheit spielt doch bei einer feinsinnigen
Betrachtung in einem recht erheblichen Mafle die Sehnsucht nach Geborgenheit oder Schutz als
eigenes Motiv in jene Liebe mit hinein. Vielleicht fithlen wir beim Anhdren eines Konzertes, wie
sich unsere Seele ganz jenen Kldngen hingeben will, aber zu einem kleinen Teil sind es doch die in
unserem Unbewussten noch lebenden Gefiihle, welche die Musik lieben, da sie dazu in der Lage ist,
die Sehnsiichte nach Freiheit und Weite, die z.B. in unserer Seele leben, zu befriedigen. So ist es
kein Leichtes, jene Unterscheidung, in welchem Maf3e es uns gelingt, an ein Wesen, eine Musik,
einen Inhalt 0.4. hingegeben zu sein sein und der Sache damit wirklich zu begegnen, oder wieweit
noch eigene Wiinsche, Hoffnungen oder auch Projektionen sich in den Hingabeprozess
hereinmischen, vorzunehmen. In jedem Fall werden wir aber bei jedweder genauerer Betrachtung
bemerken, dass eine reine Hingabe im alltdglichen Bewusstseinszustand des Menschen kaum oder
nur anndhernd zu beobachten ist, da sich hier immer in mehr oder weniger groem Ausmaf3 halb-



oder unbewusste Bindungen an uns selbst in den Hingabevorgang mit hereinmischen.

Wir wollen jetzt die Frage stellen, wieweit die Gefahr des Selbstverlustes, welche wir im
Zusammenhang mit der Hingabe erleben, tatsdchlich mit der Hingabe an sich zusammenhéngt oder
aber vielmehr mit der Tatsache, dass wir im normalen Prozess der Hingabe immer einen Teil
unseres eigenen Sehnens, Wiinschens mit hereinnehmen, so dass die reine Hingabe und
Beziehungsaufnahme dadurch kontaminiert ist. SchlieBlich hatten wir ja beim umgekehrten Pol —
der Selbstzentrierung — bemerkt, dass die einseitige Selbstfixierung im Sinne des egoistischen
Riickzuges gar keine wirklichen ,,Zentrierung™ auf das eigene Selbst im eigentlichen Sinne des
Wortes darstellt, da sie mit starken Fremdkriften einhergeht, die die Seele eigentlich aus ithrem
Zentrum herausreiflen wollen. Die Ausgangsthese, dass eine vollstindige Zentrierung — d.h. eine
vollstindige Konzentration des eigenen Wesens auf einen Punkt, in dem nichts Fremdes wirken
darf, zu einer Egoitit und einer Isolation der Seele fiihrt, muss damit als widerlegt angesehen
werden. SchlieBlich zeigt sich das Prinzip der einseitigen Selbstbehauptung als eine das Zentrum
auflosende Kraft. So stellt sich also jetzt die Frage, ob nicht die These, dass eine wirkliche Hingabe
zu einem Selbstverlust fiihrt, ebenso widerlegt werden kann:

Betrachten wir zur Beantwortung dieser Frage einmal beispielhaft einen Zustand der
»vermeintlichen® d.h. der durch eigene Wiinsche und Sehnsiichte kontaminierten Hingabe: Wir
geben uns beispielsweise einer bestimmten Berufstdtigkeit in einer Firma hin und opfern fiir diese
einen groflen Teil unserer Kréfte und Lebenszeit. Zugleich bemerken wir — bei genauerer
Betrachtung — dass sich in jene Hingabe neben der reinen Freude an der Tétigkeit selbst zum
Beispiel ein Prinzip des Ehrgeizes mit hineinmischt. Wir brauchen also den Beruf, weil wir durch
unseren Erfolg das Gefiihl haben, mehr in der Gesellschaft zu gelten. Nun werden wir des weiteren
feststellen, dass jenes Geltungsbediirfnis, welches in unserer Seele auftaucht, dazu fiihrt, dass wir
uns in einer Weise im Beruf iiberlasten, und dadurch moglicherweise in eine allmdhliche
Schwiéchung und Erschopfung geraten. Da wir von jenem Geltungsbediirfnis in einer sehr
unbewussten Weise abhingig sind, lassen wir andere Dinge, die uns eigentlich wichtig wiren, bei
Seite liegen. Es leidet beispielsweise die Beziehung zu unseren Kindern oder zu unserem Partner
unter jener beruflichen Uberbeanspruchung. Moglicherweise geraten wir durch diese andauernde
Uberlastung irgendwann in einen Zustand der schweren Erschopfungsdepression. Indem wir uns
Gedanken machen {iber die Griinde fiir jene Erschopfung, kommen wir zu dem Ergebnis, dass jene
eingetreten ist, da wir uns zu sehr aufgegeben, hingeben haben und ziehen nun den Schluss, dass
eine zu grofle Hingabe an eine Sache der eigenen Seele nicht zutrdglich ist. Aber ist jener Schluss
richtig? Nun, auch hier bemerken wir, dass die Ursache fiir die Erschdpfung, fiir die Uberlastung
eigentlich gar nicht in der Hingabe an den Beruf selbst gelegen hatte, sondern vielmehr in der
Tatsache, dass sich in den Prozess der Hingabe an die Arbeit das eigene Geltungsbediirfnis
hineingemischt hatte. So bemerken wir bei genauerer Analyse, dass der Gedanke ,,Hingabe fiihrt
zum Selbstverlust, bzw. zur Fremdbestimmung® eigentlich gar nicht ganz wahr ist. Vielmehr
konnen wir jetzt die Aussage machen: Eine Hingabe, welche durch Sehnsiichte, Bediirfnisse und
Wiinsche aus der eigenen Seele gewissermallen kontaminiert ist, fiihrt die Seele zu einem
allmihlichen Selbstverlust und zu einer Uberfremdung. Die Uberfremdung liegt demnach gar nicht
in der Tatsache der Hingabe an die Arbeit sondern vielmehr eigentlich in der Kontamination der
Hingabe durch die eigenen Wiinsche, Bediirfnisse und Sehnsiichte. Man konnte auch sagen: Nicht
dass wir uns hingeben an eine Sache fiihrt zum Selbstverlust, sondern dass wir uns schwelgend,
sehnend hingeben, dass wir also letztlich unsere eigenen Wiinsche auf die Sache projizieren. Sich
schwelgend, sehnend, mit eigenen Wiinschen und Bediirfnissen hinzugeben an eine Sache heifl3it
aber letztlich, der Sache nicht ganz begegnen zu konnen also eigentlich gar nicht wirklich
hingegeben zu sein, da die Begegnung durch die in uns wohnenden Projektionen und Wiinsche
iiberlagert wird. So kommt es also bei genauerer Betrachtung nicht durch die Hingabe zum

10



Selbstverlust sondern durch die von eigenen Wiinschen {iiberlagerte scheinbare Hingabe. Bildhaft
konnte man jenen Vorgang so zum Ausdruck bringen, dass sich in den eigentlichen
Begegnungsvorgang mit der Welt, in die Periphere des Kreises einzelne Fetzen aus dem eigenen
Innenraum mit hereinschieben und die wirkliche Hingabe verhindern. Wihrend bei dem Urbild
einer reinen Hingabe der Kreis sich weit, harmonisch in die Peripherie 6ffnet und die Pfeile frei
nach auflen ausstrahlen, bleiben einzelne Radien bei der von subjektiven Wiinschen kontaminierten
Hingabe nach innen gerichtet, man konnte auch sagen selbstreflexiv auf sich selbst gerichtet, so
dass eine reine Weitung in die Peripherie nicht moglich ist.

R N 7j :
~J i\
L . 3 \ L ans
Kreis: reine Hingabe exzentrischer Kreis: gebundene Hingabe,

auch das Zentrum verschwimmt

Betrachten wir zusammenfassend die Ergebnisse unserer Betrachtungen, so kommen wir zu einem
iiberraschenden Ergebnis: Ausgangssituation war das Erleben zweier Pole, zwischen denen die
Seele steht. Selbstaufgabe als Uberbetonung des Hingabe- und Sympathiepols, also des Umkreises
der Seele und einseitige Selbstbehauptung als Uberbetonung der Riickzugs-, Abgrenzungs- und
Antipathiegeste der Seele waren die Gefahren, zwischen denen die Seele erlebbar eingespannt ist.
Als einziger Weg, nicht dem einen oder anderen Pol zu verfallen erschien das stete Hin- und
Herpendeln zwischen den Polen. Nach eingehender Analyse wurde jedoch deutlich, dass die
Gefahren der Selbstbehauptung und Selbstaufgabe gar nicht aus den Polen per se kommen, sondern
eigentlich aus einer Kontamination des einen Poles durch den anderen Pol resultieren: Indem also
zum Beispiel das Zentrum des Menschen durch Kréfte der Egoitét, der Abgrenzung, der Antipathie
besetzt wird, die durch unsere Betrachtung letztlich als der Seele fremde Krifte erkannt wurden,
verliert jenes Zentrum seine Zentrierung, seinen Punktcharakter und wird mit fremden Kréften
iiberladen und iiberdehnt. Ebenso war die Gefahr der Selbstaufgabe deutlich im Zusammenhang mit
in den Hingabeprozess hereinwirkenden Wiinschen, Projektionen und Sympathien erkannt worden,
nicht im Verbund mit den eigentlichen Kriften der Hingabe. In den Prozess der Hingabe mischt sich
also in Form von Wiinschen, Projektionen und &hnlichem etwas hinein, was die wirkliche Hingabe
geradezu verhindert.

So stellt sich uns im Verlauf eine interessante Umkehrung dar, die wie folgt ausgedriickt werden
kann: Wihrend eine Hingabe, die durch sich hereinmischende Wunsch- und Vereinnahmungskréfte
verunreinigt wird, den Menschen aus seinem wirklichen Sein herauszureilen droht, kann dieser
Selbstverlust bei einem Vorgang der reinen Hingabe nicht beobachtet werden. Ebenso fiihrt nicht
die Zentrierung unserer Seele auf einen Punkt hin zu einer Abschottung derselben von der Welt
sondern eher die Uberladung derselben durch hereinwirkende Antipathiekrifte. So erscheinen also
die reine Hingabe einerseits und die reine Zentrierung der Seele im Gegensatz zu der Ausgangsthese
eigentlich Krifte zu sein, die die Seele in ihrer Integritit stirken konnen statt sie — wie eingangs
befiirchtet — aus sich selbst zu reilen oder aber sich in sich selbst abzuschotten. Wir wollen deshalb
in der Folge der Frage nachgehen, wie einerseits reine Hingabe und andererseits reine Zentrierung
der Seele in ihrer scheinbaren Paradoxie zusammengehen konnen, und wie sie zu erzielen sind.

11



Wie die Aktivitit der Seele in der Hingabe zur Zentrierung der Seele fiithrt

Wie kénnen wir uns also ganz und ohne Vorbehalt und Wunschdenken oder eigene Projektionen
hingeben ohne uns zu verlieren und uns zugleich dadurch in uns selbst zentrieren ohne uns
abzuschottten? Wie konnen wir die Polaritdt von Sympathie, Altruismus einerseits und Antipathie,
Egoismus andererseits derart auflosen, dass daraus eine Beziehung zur Welt entsteht, in der sich die
Seele als Individuelles nicht auflést, sondern in ithrem Subjekt erhalten bleibt, in der sie jedoch
zugleich aus dem Zustand einer reinen Subjektivitdt (die Subjektivitdt ist ein Zustand des rein auf
sich selbst bezogenen Erlebens) erldst wird, indem sie sich zu einem wirklichen reinen Bezug zur
Welt bringt? Dieser Frage wollen wir in der Folge nachgehen. Dabei bemerken wir, dass bereits die
vorangegangenen Betrachtungen deutlich machten, dass die Uberfremdung der Seele im
Zusammenhang mit der Hingabe gar nicht mit der Hingabe selber zu tun hatte, sondern mehr mit
dem Hereinmischen von subjektiven Projektionen in die Sphére der Beziehungsaufnahme, d.h.
bildhaft gesprochen mit dem zu starken Hereinwirken von Sympathie- bzw. Vereinnahmungskriften
in die Umkreissphére. So wurde bereits aus dem Bisherigen heraus deutlich, dass die reine Hingabe
selber gar nicht zum Selbstverlust, d.h. zur Uberfremdung fiihrt, sondern vielmehr die durch
Projektionen, Wiinsche, Sehnsiichte iiberlagerte Hingabe, also eigentlich die Nicht-Hingabe. Die
oben gestellte Frage, wie kdnnen wir uns hingeben, ohne uns in unserem Zentrum zu verlieren, d.h.
ohne uns von fremden Kriften iiberlagern zu lassen, kann demnach auch als die gleiche Frage
erkannt werden wie diejenige: Wie konnen wir uns in reiner Form so hingeben, dass sich keine
Projektionen in diese Hingabe hereinmischen. Was schiitzt uns also vor den sich hereinmischenden
Wiinschen, Projektionen, Vorstellungen oder Sehnsiichten?

Um diese Frage beantworten zu konnen, miissen wir uns zunidchst einmal den Charakter jener
Wiinsche und Projektionen deutlich machen. Auf welchem Wege kommen dieselben in uns zur
Wirksamkeit, wie finden sie Zutritt zu unserer Seele?

Nun wir bemerken rasch, dass es sich bei den genannten Kréften um stark im Halb- oder gar
Unbewussten wirkende Krifte handelt. Gerade weil sie in der Regel nur halbbewusst sind, konnen
sie oft unerkannt in uns wirken. Nehmen wir uns zum genaueren Verstdndnis dieser unbewussten
Wirksamkeit ruhig einmal ein Beispiel: Eine Patientin kommt in die Sprechstunde und klagt iiber
eine ganze Reihe von Nahrungsmittelunvertriaglichkeiten. Aufgrund dieser Unvertréglichkeiten
kann sie nur noch sehr eingeschrinkt und kaum mehr in Gemeinschaft mit anderen Menschen
essen. In der Folge hat sich ein ausgeprégter sozialer Riickzug und eine regelrechte depressive
Situation entwickelt. Die Patientin hat sich intensiv mit Nahrungsmittelunvertraglichkeiten, den
Wirkungen von Schadstoffen in der Nahrung und Spurenelementen beschéftigt und ist zu dem
Ergebnis gekommen, dass man heute aufgrund der Belastungen eigentlich gar nichts mehr ohne
Bedenken essen konne. Nach mehreren erfolglosen Therapieversuchen iiber naturheilkundliche
Mittel wird aus therapeutischer Sicht erst der Hintergrund des Problems bewusst: Es zeigt sich
nidmlich, dass die Patientin extrem rigide und strenge Vorstellungen davon entwickelt hat, wie sie
sich zu verhalten und zu erndhren hat. Jene Vorstellungen kénnen im Zuge einer ausfiihrlichen
Schilderung der Biographie als eine bereits in frithester Kindheit verinnerlichte unbewusste Kraft
erkannt werden. Es wird deutlich, dass schon die Eltern sehr strenge Regeln aufgestellt hatten, von
dem was sein durfte und was nicht sein durfte. Zugleich hatte man dem Kind keinerlei Freirdume
eingerdumt, sich selber ein eigenstindiges Urteil zu bilden. So lebt tief unbewusst in der Patientin
das Gefiihl, nur noch sehr wenige Substanzen, die gewissermallen ganz ,,rein“, ganz unbelastet sind,
zu sich nehmen zu diirfen. Jenes Gefiihl wirkt so tief und so unbewusst, dass die freie und freudige

12



Beziehungsaufnahme, die Hingabe zur Nahrung nicht mehr mdglich ist, und sich in den
Erndhrungsprozess selbst eine aus unbewussten Angsten bestehende Projektion hereinmischt. Die
Verunreinigung der Fihigkeit sich hinzugeben fiihrt in der Folge tatsdchlich zu einer schweren
Nahrungsmittelunvertriaglichkeit, d.h. zu der Unfdhigkeit sich auf der Stoffwechselebene
konstruktiv mit der Nahrung auseinanderzusetzen.

Ausgang fiir diese Fallgeschichte war die Frage, was schiitzt uns vor den unbewussten Projektionen,
welche oftmals - wie an diesem Beispiel eindriicklich erlebbar — die freie Beziehungsaufnahme und
Hingabe zur Umwelt verhindert. Eben dies kann an dem geschilderten Prozess weiterverfolgt
werden. SchlieBlich zeigte sich doch im Verlauf, dass das wache Erkennen jener unbewussten Angst
vor der Nahrung bereits einen ersten Schritt zu einer Heilung darstellte. Neben dem Auftrag immer
dann, wenn ein Nahrungsmittel auf erlebbare Weise zu einer gewissen Unvertrdglichkeit fiihrte, die
mit dem Verzehr desselben einhergehenden negativen Gefithle und Angste ins Bewusstsein zu
heben und durch eine Objektivierung zu relativieren, bekam die Patientin eine zweiten
therapeutische Idee mit auf den Weg: Diese bestand darin, die Beschéftigung mit der Nahrung
einmal auf eine vollig erneuerte Weise vorzunehmen. Statt liber die gesundheitlichen Wirkungen
und Auswirkungen der Nahrung, statt iiber die in den Nahrungsmitteln wirkenden Toxine sollte sich
die Patientin mit der Qualitdt der Nahrung im Positiven auseinandersetzen. Dabei war es wichtig
zB. das Gemiise in seiner Asthetik, in seinen Wachstumskriften, in seiner Farbigkeit und
Geschmacksqualitdt einmal eingehend zu studieren (siehe auch das Buch: , Erndhrung und die
gebende Kraft des Menschen® Heinz Grill) und die Nahrungszubereitung einmal auf freudige Weise
vorzunehmen. Die Patientin solle sich vorstellen als Chefkochin in einem 4 Sterne Hotel die
Nahrung fiir differenzierte Feinschmecker zuzubereiten und sie auch entsprechend fiir sich selber
anrichten. Jedwede Gedanken, die ihr aus irgendwelchen Uberlegungen und Angsten heraus
suggerieren wollten, diese oder jene Nahrung sei ,,nicht erlaubt®, sollte sie als eine ,,ihrer eigenen
Seele fremde* Kraft erkennen, die im Zusammenhang mit der strengen von Verboten geprigten
Erziehung ihrer Eltern als eine ,,Fremdkraft™ in sie eingeimpft worden war. Das Ergebnis des von
vielen Gesprichen und gemeinsamen Betrachtungen von Arzt und Patientin begleiteten Prozesses
war eine  allmdhliche  Verbesserung  der  gesamten  Verdauungsfdhigkeit  und
Nahrungsmittelvertraglichkeit und damit der Beziehungs- und Hingabefdhigkeit zur Welt.

Kehren wir vor dem Hintergrund dieses Verlaufes wieder zu der Frage zuriick: Was verhindert, dass
sich in den Prozess der reinen Hingabe, also der Beziehungsaufnahme mit der Welt, Projektionen
hereinmischen, die diesen Vorgang kontaminieren und damit letztlich — wie sich auch in diesem
Beispiel zeigt — die Uberfremdung und Fremdbestimmtheit des Menschen, den Verlust des eigenen
Zentrums bewirken?

In dem genannten Beispiel zeigten sich hier zwei Dinge als wesentlich: Zum einen gelang es, die
unbewusst wirkenden Zwinge und Angste in klarer Weise so in das Bewusstsein zu heben, dass
diese am ,hellen Tageslicht des Bewusstseins® in ihrer Absurditdt, in ihrer Paradoxie erkannt
werden konnte. Durch den Vorgang der wachen Betrachtung im Lichte des vollen Bewusstseins,
konnten die zunédchst unbewusst wirkenden Kréfte allméhlich ins Bewusstsein gehoben und damit
gegeniibergestellt werden. Allmihlich traten sie aus dem Zentrum der Seele, worin sie zundchst
iiberfremdend gewirkt hatten, in die Periphere. Indem sie dadurch, dass sie in die Peripherie, d.h.
auch in die Anschaubarkeit genommen wurden, erkannt werden und mit wachen Gedanken begleitet
und relativiert werden konnten, wurde es allmahlich moglich, diese als eine fremde Kraft der Seele
gegeniiberzustellen. Bildhaft gesprochen kann man sagen, eine Kraft, die als Fremdkraft zunichst
im Zentrum der Seele ihr Unwesen getrieben und dieses sich selbst entrissen hatte, also den Punkt
zu einem unformigen Klumpen iiberdehnt hatte, so dass aus dessen Unformigkeit Kontaminationen
in den Prozess der reinen Beziehungsaufnahme zur Nahrung hereinflossen, wurde zur Peripherie.

13



Das Fremde kehrte dorthin zuriick, wo es hingehdrte: in das Auflen. Dort konnte es ruhig
angeschaut und erkannt werden. Damit wurde eine reine und gekldrte Beziehungsaufnahme zu dem
zuvor in der Seele selbst wirkenden Fremden moglich.

Ein zweiter — mindestens ebenso wichtiger Schritt — war neben der Verobjektivierung, der in der
Seele der Patientin lebenden Fremdkrifte, die aktive und bewusst gestaltete Beziehungsaufnahme
zur Nahrung selbst. Dabei stand die mehr qualitativ beschreibende, erforschende, beobachtende
Beziehungsaufnahme jetzt im Vordergrund. Die Frage, schadet mir die Nahrung, oder auch
diejenige: tut mir diese Nahrung gut, sollte bewusst vermieden werden, da sie wiederum den
subjektiven Bezug, in dem die Angste und Projektionen lebten, hitte aufleben lassen. Stattdessen
sollte die Frage gestellt werden: Welche Qualitdt, welche Eigenschaft hat dies, oder jene Nahrung.
Aus einer mehr aus der Unbewusstheit des eigenen, von Projektionen iiberlagerten Subjektes
heraus bestimmten Beziehungsaufnahme wurde allmidhlich eine freiere, bewusst gestaltete von
Interesse getragene Hingabefdhigkeit an die Welt. Durch diese konnte das nun in seiner Hingabe-
und Beziehungsfahigkeit gestirkte Individuum sich letztlich besser in sich selber begriinden.
Bildhaft gesprochen fanden eine Weitung des peripheren Kreises und Zentrierung des innersten
Zentrums der Seele zugleich statt, indem projektive Krifte aus dem eigenen unbewussten Inneren,
die die Hingabefidhigkeit kontaminiert hatten, durch Erkenntnis zu einem Teil der Peripherie und
damit des bewussten Auflens gemacht wurden und damit einhergehend durch eine bewusst
gestaltete Beziehungsaufnahme zur Welt das Zentrum zu einer besseren Selbstgestaltung finden
konnte.

Zusammenfassend konnen wir also die Frage, wodurch kénnen wir uns vor den in uns lebenden
Projektionen bei der Beziehungsaufnahme zur Welt schiitzen und damit verhindern, dass wir uns
tiberfremden lassen, wie folgt beantworten:

Der Schutz vor dem Hereinwirken von Fremdkriften liegt in der aktiven in die Peripherie des
Auflens gerichteten anschauenden, bewussten Wachheit der Seele.

Warum soll diese Wachheit nach auBBen gerichtet sein? Haben wir nicht soeben bemerkt, dass das
Erkennen der in der Seele selbst wirksamen Fremdkréfte ein wesentlicher Aspekt bei der Reinigung
der Seele von Projektionen war? Haben wir es hier nicht mit einer Art Introjektion zu tun, so mogen
wir einwenden?

Die Erwiderung ist die: Zwar haben wir eine Kraft, die zuvor im Unbewussten gewirkt hatte, als
Fremdkraft erkannt, jedoch war es dazu nétig, diese wie einen Teil der AuBBenwelt zu betrachten.
Erst indem es gelang, die in der Seele wirkende Fremdkraft mit klaren und wachen Gedanken und
einer differenzierten Betrachtung der eigenen Biographie so anzuschauen, als wire sie ein Teil der
AuBenwelt, konnte diese verobjektiviert, und damit gewissermaf3en enttarnt werden. Erst dadurch
konnte sie authoren, als Fremdkraft im Unbewussten in der Seele zu wirken. So bemerken wir, dass
es tatséchlich eine nach aulen gerichtete Kraft der wachen Bewusstseinsaktivitét ist, die hier einen
Schutz aufbaut, eine Kraft, welche die zunichst unbewusst im Inneren wirkenden Krifte der Seele
durch einen aktiven Bewusstseinsprozess nach auflen stellt und damit zum Gegeniiber macht.
Dadurch, dass sowohl die Welt selber (am o.g. Beispiel war dies die Nahrung) als auch die in der
Seele wirkenden Fremdkréfte, welche letztlich aus der Welt hereingenommene Krifte sind,
verobjektiviert und damit als AuBlenwelt erkannt wurden, klart und reinigt sich die
Beziehungsaufnahme zum Umraum. Zugleich reinigt sich das Zentrum der Seele — dadurch, dass es
sich mit ganzer Aktivitdit dem verobjektivierenden Vorgang der AuBlenbetrachtung widmet — von
den zuvor unbewusst in ihm wirkenden Fremdkriften. Indem die Seele ganz in die nach auflen
gerichtete Aufmerksamkeit geht, bringt sie eine ungeteilte Kraft der Wachheit auf, die fiir jedwede

14



Fremdkraft keinen Raum mehr lie3. Der Begriff ,,Aulen* darf hier aber nicht falsch als ,,sichtbares*
Aulen verstanden werden. Mit ,,Auflen ist hier vielmehr all das gemeint, was die Seele sich — auch
geistig-seelisch, bewusstseinsméfig - anschauen kann, alles was sie verobjektivieren kann, also all
dasjenige, was sie sich in wachem Bewusstsein gegeniiber stellen kann. Indem wir also irgendeinen
Inhalt mit wachem Bewusstsein betrachten, wird dieser zum AuBlen. Zugleich wird diejenige
Instanz, die die Aktivitdt des wachen Bewusstseins aufbringt zum Innen. Im gleichen Malle, als es
uns also gelingt den Phidnomenen und Wesen der Welt ein betrachtendes Wachbewusstsein
gegeniiber zu stellen, trennt sich das Innen vom Auflen. Das Innen ist dabei die Quelle der wachen
Betrachtungsaktivitéit, das Aufen ist all dasjenige, was dieser Quelle der Aktivitdt voll bewusst
gegeniibergestellt werden kann. Wichtig ist dabei zu bemerken, dass selbst Inhalte, die bislang in
unserem eigenen Inneren halb- oder unbewusst wirksam waren, vor dem Blick des
Wachbewusstseins zu einem Auflen werden konnen. In gleichem Male als so die Welt ,,Aullen*
wird und unser eigenes Zentrum aktives Zentrum und damit Innen wird, findet die Seele nunmehr
zu threm eigenen Zentrum und zu der Fihigkeit der Hingabe zugleich. Wiirden wir diesen
Reinigungsvorgang, in dem das Aullen gewissermallen vom Innen geschieden wird, in ein Bild
bringen, so konnten wir das Bild eines nach innen sich zentrierenden Punktes verwenden, von dem
aus eine Vielzahl radidrer Strahlen und Pfeile nach auflen in die Peripherie eines Kreises gehen.
Durch die Aktivitdt dieser unendlich vielen Strahlen, welche mit dem ungeteilten, aktiven
Wachbewusstsein gleichgesetzt werden konnen, entsteht an der Peripherie eine absolute
Bewusstseinsprisenz, welche jedweden Selbstverlust, jedwede Uberfremdung dort verhindert.
Zugleich ist das punktformige Zentrum des Kreises, von dem diese auf das Auflen gerichtete
Aktivitdt ausgeht, so ganz und gar von dieser Aktivitét erfiillt, dass darin keine Fremdkraft mehr
Platz haben kann.

So zeigt sich die Seele hier in einer neuen Polaritit von zentrierter Aktivitidt im Innen, die nach
auflen zielt, einerseits und Bewusstheit im Auflen, welche nach innen sich durchdringen ldsst von
der Begegnung mit der Welt, ohne dass dadurch Uberfremdung eintreten kann, andererseits. Man
konnte auch sagen, die Seele zeigt sich in diesem Bild in zweierlei Manifestationen: In einem
Willenspol, welcher die nach auBen gerichtete Aktivitit der Seele verkorpert, und in einem
Bewusstseinspol, der den durch die Wachheit geschiitzten Raum der Hingabe und Offnung darstellt.

Im Zentrum des Kreises der konzentrierte Wille,
in der Peripherie der hingegebene Nerven-Sinnesprozess

Stellen wir nun noch einmal die Frage, wodurch schiitzt sich die Seele vor dem Selbstverlust nach
auflen und der Selbstisolation nach innen, so kénnen wir die Frage jetzt auch beantworten, indem
wir sagen: Indem die Seele ihre wache Bewusstseinsaktivitit nach auflen wendet, schafft sie
zugleich ein dichtestes Aktivitdtszentrum in ihrem eigenen Inneren, welches sich immer weiter
zentriert und verdichtet, je freier und wacher das nach aullen gerichtete Bewusstsein aufgebaut
wird. Mit den Begriffen der Anthroposophie wiirde man sagen: Indem der Bewusstseinspol des
Menschen in vollkommener Wachheit und Bewusstheit ganz hingegeben ist, garantiert jene ganz

15



auf die Peripherie gerichtete Wachheit, welche durch den Willenspol geschaffen werden muss,
zugleich die absolute Zentrierung des Willens in sich selbst. Voll bewusste, wache Hingabe im
Nerven - Sinnessystem entspricht demnach zugleich einer vollstindigen Zentrierung des Willens im
Inneren.

Was aber entsteht fiir eine neue Kraft, indem sich eine Bewusstseinsaktivitdt entwickelt, die nach
auflen hingegeben ist und doch durch die Wachheitsaktivitét in sich selber zentriert und sich deshalb
nicht an das auflen verlieren kann? Was entsteht, indem sich eine von innen herrithrende Aktivitét
der gerichteten Wachheit und Aufmerksamkeit mit der durch die Hingabe tief erlebten Auenwelt,
durchdringen? Bei dieser Durchdringung haben wir es mit einer vom Menschen stammenden, von
thm herriihrenden subjektiven Aktivititswirkung einerseits und mit einer von auflen mit ihm in
Beziehung tretenden objektiven Gegenwirkung andererseits zu tun. Was entsteht also als neue
Qualitdt, wenn sich das Subjektive mit dem Objektiven durchdringen? Wir wollen versuchen, dieses
Zusammenwirken zweier kontrdrer Strdme und die sich daraus ergebende resultierende Kraft
einmal an einem Beispiel aus der Literatur zu veranschaulichen:

Die Legende von Parzival beschreibt einen jungen Menschen, der zunichst aufgrund fehlender
Bildung keiner anderen Kraft als der seines eigenen Sehnens und Verlangens folgt. Nachdem er sich
durch dieses tolpelhaft, ungestiime Verhalten einiges an Schuld aufgeladen hat, empfiangt er von
einem weisen viterlichen Lehrer Gurnemanz die Lehre von der Ritterehre und den Rittertugenden.
Von diesen beeindruckt, beschlie3t er sich fortan von diesen leiten zu lassen, und seine bis dahin
eher ungeziigelte Sprache durch einen strengen Verzicht auf ,,unndtige Fragen kiinftig besser
zligeln zu wollen. Mit dieser Lehre im Bewusstsein fiihrt ihn sein Leben an einen Ort, der nur selten
dem Menschen beschieden ist, und dem, der ihn bewusst sucht, verschlossen bleiben muss: Die
Gralsburg. Dort empfingt er neben grofiter Gastfreundschaft einen tiefen Eindruck des an
heftigsten Leid und Schmerzen erkrankten Amfortas. Jedoch hinterldsst dieser Eindruck zwar ein
Bild in seiner Seele, Parzival kann sich aber dem Eindruck nicht tief genug hingeben um von ihm
derart beriihrt zu werden, dass sein Herz davon zu der entscheidenden Mitleidsfrage bewegt werde.
Stumm beobachtet er das Geschehen ohne den Impuls zu der entscheidenden Mitleidsfrage:
,»Oheim, was fehlet Euch? zu entwickeln und verstrickt sich mit jenem Fehlen in schwerste
Schicksalsschuld.

Versuchen wir diesen Zusammenhang vor dem Hintergrund des bislang Erarbeiteten noch einmal
tiefer zu verstehen: Ausgangspunkt Parzivals ist eine Situation der iibergroflen, geradezu naiven
Hingabe an alles, was ithm begegnet. Jedoch mischt sich in jene Hingabe der eigene Wunsch, das
eigene Sehnen hinein. Diese Mischung an iibergrofler Sympathie und Hingabe mit dem eigenen
Wunsch, ldsst ihn zunichst als den ungebildeten Toren erscheinen. Durch die Lehre des Gurnemanz
beschlie3t Parzival seinem naiv hingegebenen Wesen eine strenge Schranke zu bereiten. Das Gebot,
keine unnotige Frage zu stellen, wirkt auf ihn wie eine Begrenzung und Beschrinkung seines
eigenen Wesens, die ihn vor allzu grofler Naivitdt und Offenheit schiitzen soll. Jedoch mischt sich
auch in jenen Versuch sich selber zu zentrieren etwas herein, was letztlich als Unreinheit, als eine
Kontamination durch Egoitit empfunden werden muss. Gelingt es ihm doch nicht, sich von der
Macht des Bildes, welches in ihm durch Leid und Schmerz des Amfortas entsteht, so beriihren zu
lassen, dass thm aus dieser Beriihrung die Kraft zur Mitleidsfrage erwachsen kann. Die Lehre von
Gurnemanz von der Notwendigkeit des Schweigens wirkt als eine unerkannte Fremdwirkung in
Parzivals Seele, die Parzival filschlicherweise als einen Teil von sich selbst identifiziert und noch
nicht ausreichend verobjektivieren kann. Sie verhindert die reine Beziehungsaufnahme zu dem
Erlebten. Das erlebte Bild ist durch jene in thm wirkende Lehre vom héfischen Anstand {iberlagert
und Parzival kann sich dem Eindruck nicht frei und unvoreingenommen hingeben. So kénnen wir
den jungen Parzival als einen Menschen erleben, der zwischen der Gefahr des iibergroen, naiven

16



Hingabe - verkorpert durch das naive Plappern und Fragen - einerseits und der iiberméfigen
Abgrenzung - reprisentiert durch das befangene Schweigen - andererseits hin und hergerissen wird.
Die Abgrenzung, welche den Zweck haben soll, ihn vor dem Selbstverlust zu schiitzen, schlieft ihn
letztlich so in sich selber ab, dass er nicht dazu in der Lage ist, sich von dem empfangenen Bild des
Leidens in seiner Seele beriihren zu lassen. Die Folge fiir Parzival ist unermessliches Leid und
miihsame Schicksalswege, die er beschreiten muss, ehe er am Ende seines Lebens der Gralsburg
und damit dem Amfortas wieder begegnen kann. Erst jetzt hat er gelernt eine Bewusstseinsaktivitat
zu entwickeln, die so frei hingegeben und doch so stark von wacher Prisenz getragen ist, dass sie
ihn innerlich mit dem Leid des Amfortas in Beziehung bringt. Erst jetzt ist sein Herz von dem
Erlebten so tief beriihrt, dass er die Mitleidsfrage aus vollem Herzen stellen kann.

Kehren wir nun vor dem Hintergrund dieses Beispieles zu der Frage zuriick, die wir gestellt hatten:
Was entsteht fiir eine neue Qualitit, wenn sich eine von innen herriihrende Wachheitsaktivitiat mit
der durch Hingabe tief erlebten AuBenwelt durchdringen, wenn sich also das vom Menschen
stammende gereinigte Subjektive, welches einer hingabefdhigen und damit zentrierten Seele
entstammt, mit dem ihm von auflen entgegentretenden Objektiven begegnet? Wihrend der noch
junge Parzival durch den Vorbehalt der verinnerlichten Lehre sein Bewusstsein noch nicht in
hochster Wachheit auf das Erlebte richten konnte, gelingt es thm nach einem mit Leid
durchdrungenen inneren Reifungs- und Lauterungsprozess zuletzt ungeteilt seine ganze Wachheit
mit dem Erlebten in Beziehung zu bringen. So durchdringen sich die von ithm ausgehende nach
auBBen zielende Aktivitit des Bewusstseinsstromes mit der von aulen an ihn herantretenden
Erfahrung des Leides von Amfortas. Erst durch die Durchdringung von dem was ihm von auflen
entgegen kommt mit der von ihm selbst jenem Auflen entgegengestellten eigenen Aktivitit wird
zuletzt Parzivals Herz derart beriihrt, dass aus dieser Beriithrung das rechte Handeln erwachen kann
und die Mitleidsfrage gestellt wird.

Wir fragten uns, welche neue Qualitét durch das Zusammenwirken jener Eigenaktivitit mit dem
was dem Menschen von aullen begegnet, entsteht. Parzivals Beispiel gibt uns nun die Antwort auf
unsere Frage: Es ist eine Qualitit des Herzens, die entsteht. Indem sich Parzival in voller Wachheit
ganz der Situation hingeben kann, entwickelt sich in thm einen Aktivitit, welche ganz in einem
ungeteilten Bezug zu der erlebten Situation steht. Das Erlebte kann dadurch verinnerlicht werden
und bertihrt Parzivals Seele tief. Zugleich entsteht durch die unmittelbare Beziehung, die seine
ganze Bewusstseinsaktivitit mit dem Erlebten hat, in seinem Zentrum der Wille zum rechten und
situationsaddquaten Handeln. Zwischen dem nach innen hin ganz offenen hingegebenen und doch
durchlidssigen Bewusstseinspol auf der einen und dem nach aullen ganz wach gerichteten aber in
sich gegriindeten Aktivititspol auf der anderen Seite entsteht durch deren Durchdringung ein drittes
Element, welches wir als Kraft des Mitleides, des Mitgefiihls, der Empathie bezeichnen kénnen.

So tritt die Seele nach ihrer Uberwindung der beiden einseitigen Pole von Selbstverlust und
Selbstbehauptung, Sympathie und Antipathie, als ein drei-gegliedertes Gebilde in Erscheinung, in
der durch eine ungeteilte und wache Beziehungsaufnahme zur Welt die Kraft der Empathie, des
Mitgefiihls und damit des Handelns aus Liebe entsteht. (Anmerkung 2).

Entscheidend fiir die Moglichkeit jener Durchdringung ist aber das Folgende: Auf der einen Seite
muss der Bewusstseinspol von allen von innen aus dem Unbewussten in ihn hereinwirkenden
Kriften gereinigt werden. Dies geschieht einerseits durch die Féhigkeit die im Unbewussten
liegenden Krifte aus dem eigenen Innenraum ins Bewusstsein zu nehmen andererseits durch die
Fahigkeit der vollstindigen offenen und bewussten Hingabe an ein Gegeniiber. Man konnte also
sagen, die Voraussetzung fiir jene Durchdringung ist die von absoluter Wachheit getragene prasente
Fokussierung der Seele auf ein Gegeniiber. So wie der Bewusstseinspol ganz offen, ganz

17



hingegeben und nur von dem ,,Auflen durchdrungen sein darf, so muss im Gegenbild dazu die von
innen stammende Kraft zur Aufmerksamkeit ganz aus sich heraus sich auf das Gegeniiber richten.
Im Inneren des Menschen darf also nichts anderes wirken als der Wille zur gerichteten, wachen
Aufmerksamkeit. In diesem Willen aber sind wir selbst. So dass wir sagen kénnen, nichts anderes
darf in unserem Inneren sein als wir selbst. Im Auflen dagegen miissen wir so hingegeben sein, dass
unser Bewusstsein von nichts anderem durchdrungen ist, als von jenem Aullen. Indem jener Wille in
Form einer gerichteten Aufmerksamkeit nun ganz nach auBlen auf die Welt gerichtet ist, hat er von
sich selber kein Bewusstsein mehr, von der Welt dagegen ein volles Bewusstsein. So erleben und
finden wir uns selbst in unserer eigenen Aktivitdt der Hingabe tief unbewusst als eine eigenstindige
aktive Seele und begegnen doch damit zugleich der Welt in einer Weise, dass wir mit dieser in
Wachheit ganz verbunden sind. Wéhrend der aus dem Innersten herriihrende Willensstrom, der die
Aufmerksamkeit lenkt, ganz im Unbewussten bleibt, lebt das volle und ganzheitliche Bewusstsein
in der wachen Beziehung zum Gegeniiber. Dieser Zustand der Durchdringung des vom Menschen
ausgehenden Aktivitits- uns Wachheitsstromes einerseits und des uns entgegentretenden
Lichtstroms der AuBlenwelt andererseits schafft erst die Beriihrbarkeit der menschlichen Seele im
Herzen. Indem der Wachheitsaktivititsstrom ganz nach auBlen gerichtet ist, verhindert er, dass
Fremdkréfte von auflen unerkannt ins Innere des Menschen hereinfinden und darin zur Wirksamkeit
kommen, da der Wille frei aus sich heraus und seinem selbst gefassten Anliegen zur vollen
Aufmerksamkeit impulsiert wird. Zugleich sorgt die ungeteilte Aktivitit ganz aus der Hingabe zur
Welt auch dafiir, dass im Inneren keinen anderen Krifte zur Wirksamkeit kommen als die aus uns
selbst geschaffenen Aktivitdtskrifte. So sind wir im Inneren in der nach auBlen gerichteten
Willensaktivitit ganz in uns selbst gegriindet und zentriert, im AuBeren sind wir dagegen in der mit
unserem Nerven-Sinnessystem verbundenen Wachprisenz ganz hingegeben. Zugleich sind wir in
dem durch diese beiden gekldrten Pole aufgespannten Zwischenraum des Herzens, in dem
Empfinden selbstandig mitfiihlend und in Liebe der Welt verbunden (4dnmerkung 3).

Indem der Mensch sich so in eine reine, dreigegliederte Ordnung gestellt hat, kann er seine Seele in
freier und offener Weise der Welt gegeniiberstellen ohne sich dieser gegeniiber behaupten zu
miissen und ohne sich darin zu verlieren. Dies ist die Voraussetzung dafiir, dass er als selbstindige
Seele zu einem tiefen Mitgefiihl mit allem Sein gelangen kann. Aus jenem in Freiheit errungenen
Mitgefiihl entsteht die Kraft zu einem Handeln, welches einerseits im objektiven Weltenbezug steht
und doch andererseits ganz individuell zu dem jeweiligen Menschen zugehorig ist.

Von der Strahlkraft der Seele

In den bisherigen Abschnitten sind wir vor allem der Frage nachgegangen, wie sich die individuelle
Seele in einer Weise selber finden kann, dass sie hierdurch doch zugleich in einem hingegebenen
Weltenbezug steht. In der Folge stellt sich nun die Frage, wie eine solche Seele, die sich in der
geschilderten Art selbst gefunden hat, und in diesem Sinne frei von allen Fremdwirkungen
geworden ist, auf die Welt zuriickwirkt. Welche Wirkung geht von einer freien Seele auf die Welt
aus?

Betrachten wir zur Beantwortung dieser Frage noch einmal den Zustand derjenigen Seele, die sich
selber gefunden hat: Das Bild zeigte einen Seelenzustand der wachen und projektionslosen
Hingabefdhigkeit an ein anderes Wesen aus einer Kraft, die aus einem von jedweden Fremdkriften
gelduterten Zentrum hervorgeht. Welche Kraft geht also von einer derart gelduterten Seele aus?

Zunichst ist es die Kraft der ungeteilten und ungetriibten Aufmerksamkeit. Wird ein Mensch,

welcher in seiner Seelenentwicklung auf einer Stufe des Leides steht, da er von Fremdkréften
iiberlagert und besetzt ist, durch eine innerlich befreite Seele wahrgenommen, so ist es ithm, als

18



fithle er sich in ein wirmendes, erhellendes Licht gehiillt. Der Blick der freien Seele ist so
projektionsfrei hingegeben, dass er erkennt, in welchem Mafe die noch mehr gebundene, leidende
Seele schon in sich selber zentriert und deshalb zugleich zur Hingabe fdhig ist oder noch mehr von
Fremdkriften von auflen oder von innen in ihrem Zentrum fortgerissen wird, bzw. sich an die Welt
zu verlieren droht. Jene Krifte, die unerkannt in der leidenden Seecle wirken und diese von sich
selbst entfremden wollen, schaut die freie Seele in voller Klarheit. Indem sie jedoch ihre ganze
Willensaktivitét der Hingabe zur Verfligung gestellt hat, bleibt von dieser Aktivitdt nichts {ibrig, um
noch irgendetwas fiir sich selber zu wollen. So ist der Blick frei von jedwedem Wiinschen oder
Verlangen. Die heilende Seele betrachtet die leidende Seele also so, dass in ihrem Blick nichts lebt,
was sie fiir sich selber will. (Konkret meint dies z.B. in einem therapeutischen Bezug: Es liegt in
threm Blick keinerlei Bestrebung eine Heilung herbeifiihren zu wollen um z.B. selber dadurch
irgendetwas fiir sich selbst zu erringen, und sei es auch nur die Anerkennung oder die Achtung
durch die leidende Seele). Dadurch kommt die heilende Seele auch nicht in die Versuchung, im
Zuge der Erkenntnis all jener Krifte, die die leidende Seele noch iiberfremden, auch nur das
geringste Urteil iiber diese Unfreiheit der leidenden Seele zu fillen. Indem sie fiir sich selbst nichts
will, kann sie ganz durchdrungen sein von dem Bild der leidenden Seele und damit letztlich von
dem Wollen, jener leidenden Seele zu ihrer Befreiung zu verhelfen. In dieser Haltung, die ihr durch
den Blick und den Gedanken der freien Seele entgegenkommt, fiihlt die leidende Seele sich
ginzlich verstanden. Im Gesprich beispielsweise kommt es darauf an, dass die freie Seele das
gelduterte Bild, welches sie von der leidenden Seele empfangen hat, in dem Male der leidenden
Seele zu Verfiigung zu stellen kann, als diese es bereits verstehen wird. Indem wir als Leidender
durch einen anderen Menschen ein Bild von uns selber empfangen, welches ohne jegliche Wertung
unserer Schattenseiten ist und diese dennoch als uns schwichende Fremdkrifte erkennt, und
welches zugleich das in uns lebende Potential jene Fremdkrifte zu iiberwinden erkennt und auf
jenes fokussiert ist, kann dieses Bild in uns therapeutisch wirken. SchlieBlich hilft es uns dabei,
zwei unbewusst wirkende Entwicklungshemmnisse zu iiberwinden:

Das erste Entwicklungshemmnis ist die Versuchung der Seele, die sie besetzenden Schattenseiten
nicht anschauen zu wollen, d.h. sie zu negieren. Ein Hauptgrund fiir jene Negierung des Schattens
liegt in der Regel in der unbewussten Angst, den Schatten nicht ertragen zu kdnnen, daran also
innerlich zu verzagen. Das zur Verleugnung des Schattens polare Hindernis ist ndmlich tatséchlich
die sich im Erkennen des eigenen Schattens hédufig einstellende Verzagtheit, welche uns glauben
machen will, wir seien jener Schatten, und weil wir dieser seien, gébe es fiir uns eben keine
Entwicklungsmoglichkeit. Erstere Versuchung konnen wir als eine Art Hybris der Seele erkennen,
zweitere als eine Art Depressivitit, die zur Selbstverleugnung fiihrt. Aufgrund der Angst, den
Schatten nicht anschauen zu kdnnen, ohne daran zu zerbrechen, entsteht in der menschlichen Seele
die Gegenkraft, welche den Schatten negieren, leugnen, verneinen will.

Jedoch fiihrt die Negierung des Schattens dazu, dass jener unbewusst in uns weiterwirken kann, und
damit zu einer Entwicklungsbehinderung fiihrt. Ebenso jedoch fiihrt das sich Zermiirben am
eigenen Schatten zu einer Selbstzerstorung, und Entwicklungsblockade. Das Festhalten an der
inneren Verzagtheit liegt in der Regel ebenfalls in einer elementaren Angst begriindet: Es ist die
Angst vor der Konsequenz, die mit einer Aufgabe der Verzagtheit verbunden wire. Schlielich wird
uns deutlich, dass mit der Aufgabe der Rolle des verzagten, sich selbst fiir unfahig haltenden
Menschen ein Schritt in eine groBere Verantwortungsfahigkeit verbunden ist. Jener aber macht dem
verzagten Menschen Angst, so dass dieser lieber in dem Gefiihl verharrt, aufgrund der Macht des
eigenen Schattens unfdhig zur wirklichen Verantwortungsiibernahme zu sein. Letztlich kdnnen
sowohl die Haltung der Hybris, welche den Schatten verleugnet, als auch die Haltung der
Verzagtheit im Zusammenhang mit einer grundsétzlichen Angst vor einem Entwicklungsschritt
gesehen werden. Die Angst jedoch kann - vor allem dann, wenn die Notwendigkeit jenes Schrittes

19



Hybris oder Verzagtheit loszulassen bereits innerlich erkannt aber doch nicht realisiert wird - von
einer anderen Warte aus betrachtet auch als eine Entwicklungsverweigerung betrachtet werden.

Wie entsteht aber nun auf der einen Seite in der Seele diejenige Kraft, die den eigenen Schatten als
eine Wirkung erkennen kann, welche sie bis dato unfrei gefiihrt und bestimmt hat?

Wie entsteht auf der anderen Seite die Kraft, jenen Schatten so ruhig zu betrachten, dass nicht
selbstvernichtende, 1dhmende Selbstvorwiirfe die Folge sind?

Wir bemerken, dass diese beiden Fragen die gleichen sind wie die anfangs gestellten Fragen: Die
Frage, wie konnen wir uns hingeben, ohne uns selbst zu verlieren erweist sich ndmlich bei
genauerer Betrachtung als identisch mit der Frage: Wie konnen wir den Schatten anschauen, ohne
uns von ihm ldhmen zu lassen uns damit selbst zu verlieren und aufzugeben.

Die Frage, wie kdnnen wir uns in uns selbst zentrieren, ohne uns abzuschotten, stellt sich als die
gleiche Frage dar wie diejenige, wie konnen wir die Aktivitit aufbringen, uns dem Schatten
gegeniiberzustellen, ihn als Objekt anzuschauen, uns also nicht vor dieser Realitdt des Schattens zu
verschlieBen, ohne in die Hybris zu verfallen, schattenlos zu sein, d.h. sich gegeniiber der Welt
egozentrisch selbst behaupten zu miissen.

Die Losungen zu diesen Fragen waren in den vorangehenden Abschnitten dieses Aufsatzes
ausfiihrlich erarbeitet worden. Deutlich wurde zuletzt, dass es die Aktivitdt der wachen Hingabe, die
Kraft sich in Wachheit dem entsprechenden Gedanken vollstindig gegeniiberzustellen ist, welche
uns vor dem Selbstverlust einerseits und der Selbstbehauptung andererseits schiitzt. Konkret
bedeutet dies, dass wir erst dann dazu in der Lage sind uns unseren Schatten einzugestehen ohne
durch dieses Eingestéindnis in eine schwere Depression zu fallen, wenn wir die Kraft aufbringen,
uns jenem so gegeniiberzustellen, als wire er ein vollstindig fremdes Wesen. Indem wir also
unseren Schatten mit derselben Objektivitdt betrachten konnen, wie denjenigen von anderen
Menschen, stellen wir uns diesem erst wirklich gegeniiber. Im Bilde von Peripherie und Zentrum
gesprochen bedeutet dies, dass der Schatten erst dadurch, dass wir ihn uns gegeniiberstellen die
Zugriffsmoglichkeiten auf unser Zentrum verliert, das heiflt aus dem Zentrum, welches er bis dato
iiberfremdet hatte, heraustritt und als Aullenwelt in die Peripherie des Kreises tritt.

Wie oft jedoch ist es genau jene Kraft des wachen, aktiven Gegeniiberstellens, die uns fehlt. Wir
haben eben einerseits Angst uns zu verlieren indem wir uns der Welt in ihrer vollen Wirklichkeit
gegeniiberstellen und bleiben deshalb befangen und reserviert in der Begegnung mit der Welt.
Andererseits empfinden wir — indem wir jene Reserviertheit als unseren Schatten erkennen — Scham
und Leid, welche wir schier nicht ertragen konnen und die uns deshalb in selbstzerstorerischen
Selbstvorwiirfen einsperren. (Anmerkung 4) Krankheiten, Krisen und Leid sind — wie sich am
Beispiel des Parzivals gezeigt hatte — die Folge.

Auch Parzival féllt in ein unsédgliches Leid, nachdem ihm seine eigene Verfehlung von der Botin
Kundri, die ithn wegen seiner Unterlassung dem leidenden Amfortas gegeniiber offentlich mit
Schméhungen iiberhduft, bewusst geworden sind. In der Folge jenes Schmerzes {iberldsst sich
Parzival dem Zweifel an jeglicher Sinnhaftigkeit des Lebens und bezweifelt die Existenz eines
weisen Gottes. In Hass und Groll gegen Gott und sich selbst treibt es Parzival durch das Leben.
Kostbare Jahre scheinen dahinzugehen, ohne dass Parzival zu sich selbst zu finden scheint. Es ist
ithm, als habe sein Sein keinen Sinn mehr und mit seinem Selbstzweifel ist es, als 10sche er sich
selber in seiner Wiirde vollstidndig aus. So stellt sich Parzival als eine leidende Seele dar, die nicht
mehr die Kraft zu haben scheint, aus sich selber heraus wieder zu sich zu finden. Es ist, als bediirfe

20



seine Seele eines heilenden Balsams, einer heilenden Arznei um wieder zu sich selber zu finden. Wo
aber trifft er auf jene Heilkraft, wodurch wird ihm diese zuteil? In dem Eremiten Trevrizent findet
er zuletzt den Balsam, der ihm hilft seine Wege zu seinem eigenen Zentrum wieder zu finden.
Trevrizent verweist thn auf einen geheimnisvollen Zusammenhang: ,, Indem Du als junger Mensch
achtlos Deiner Dich liebenden Mutter den Riicken gekehrt hast und ohne Sie eines Abschiedsblickes
zu wiirdigen von dannen gezogen bist, nur Deinem eigenen Drang und Hunger nach Abenteuer
folgend, hast Du nicht nur Schuld auf Dich geladen, indem Deine Mutter an diesem Schmerz zu
Tode gekommen ist, sondern auch Dein eigenes Herz verhdrtet.” ,Jene Verhdrtung war es‘ -so
Trevrizent weiter — welche Dich auch gegeniiber dem Leid des Amfortas stumpf gemacht hat, so
dass Du die entscheidende Mitleidsfrage nicht stellen konntest.”“ So war es Parzivals verhértetes
Herz, welches ihn in jenes Leid und jene Entbehrung stiirzte, durch die er gehen musste. ,,Doch in
jenem Leid, verhdrtete sich das Herz zundchst umso mehr, indem es jegliche Sinnhaftigkeit der Welt
und damit Gott und auch sich selbst leugnete®, erlautert Trevrizent weiter. ,,Jahre der
Selbstverleugnung und damit auch Gottesverleugnung musstest du erleiden, und hdtte nicht die
Liebe eines Dir nahen Menschen Dich wihrend all dieser Jahre stets umgeben, ohne dass Du es
bemerktest, so wdrest Du in jener Verzweiflung unentrinnbar gefangen gewesen. “ Die Liebe eines
Menschen jedoch habe ermdéglicht, dass sich sein Herz durch all das Leid hindurch wieder
erweichen konnte, so dass er hierdurch schlieBlich den Weg zu ihm, dem Einsiedler Trevrizent
finden konnte. Diese Liebe sei ihm aus den ihn stets begleitenden Gedanken seiner verstorbenen
Mutter zugeflossen.

Herzeloyde der Mutter Parzivals war es also gelungen die Verfehlung und den damit verbundenen
Schmerz, die ihr eigener Sohn ihr angetan hatte, und die Sie als seinen Schatten erkennen musste,
so zum Objekt ihrer Anschauung werden zu lassen, dass von ihnen keine Wirkung mehr auf ihre
Seele ausgehen konnte. Statt verletzt aus der eigenen Wunde heraus seinen weiteren Lebensweg zu
begleiten, gelang es Herzeloyde durch ein Anschauen des Schmerzes und der Verfehlung ihres
Sohnes auf der einen Seite und durch die Erkenntnis seines Potentials auf der anderen Seite, jenen
als reines Bild in ihrer Seele zu bewahren. Aus diesem reinen Bild heraus, welches in aktiver
Wachheit den Schatten erkennt, jedoch sich von diesem nicht besetzen, ergreifen oder beirren ldsst
und zugleich den Fokus immer auf Parzivals Potential richtet, entsteht eine geistig-seelische Kraft,
die Parzivals Wesen erkennt und ihm damit gerecht wird. Jene Kraft ist es, die Parzival dazu
verhilft, aus seiner eigenen Verfehlung und Verhértung herauszutreten. In der Folge jener Kraft
erweicht das Herz Parzivals wieder und schlielich kann er seine eigenen Verfehlungen, seinen
eigenen Schatten, die ihm auch durch die Schilderungen des Einsiedlers Trevrizent noch einmal in
aller Dramatik vor die Seele gestellt werden, so anschauen, dass er sich ihnen frei gegeniiberstellt.
Weder zerstort die Gewalt der Verfehlungen sein Selbst, noch muss er jene Verfehlungen leugnen,
um sich vor jener Gewalt des Eindrucks zu schiitzen. Mit freier Erkenntnis steht er den Taten seines
eigenen Lebens gegeniiber und kann diese durch die Kraft seines wiederbelebten Herzens in wacher
Aktivitit betrachten und auf sich wirken lassen. Unter dem Eindruck, der von diesen Taten ausgeht,
entsteht in seiner Seele in der Folge eine Kraft, die ihn beschliefen ldsst sich fortan zum Diener der
Menschheit machen zu wollen. So entsteht in ihm aus der tiefen Betroffenheit durch die Folgen
seiner Taten das Erleben der eigenen Verantwortung und damit der Wille, diese Taten durch
kiinftige Dienste ausgleichen zu wollen. In der Parzival Erzdhlung heif3t es: ,,Die Scham sei doch
die hochste Tugend des Menschen®. Begreifen wir die Scham, die in dem Erkennen des eigenen
Schattens entsteht, als jene Kraft die durch eine tiefe Betroffenheit angesichts der Folgen der
eigenen Taten in der Seele entsteht ohne in Selbstvorwiirfnissen einerseits oder Groll andererseits
stehen zu bleiben, so fiihrt letztlich diese Scham als hochste Tugend des Menschen zu einem neuen
Handeln aus tiefster Verantwortlichkeit. Aus jener neuen Verantwortungsfahigkeit heraus kann
Parzival schlielich den Weg zum Gral finden und die erlésende Mitleidsfrage stellen. Durch seinen
Leidensweg und mit der Hilfe der ihn begleitenden Menschen hat er sich nun selber die heilende

21



Kraft der Seele erworben, aus der er heraus dem leidenden Amfortas entgegentreten kann und ihn
durch seine frei und erkennende Anteilnahme von seinem Leid erldsen kann.

So schlieft sich hier der Kreis: Indem Parzival als Leidender durch andere Menschen — seine
Mutter und den Einsiedler Trevrizent - ein Bild von sich selber empfangen durfte, welches in voller
Erkenntnis aber ohne jegliche Wertung seiner Schattenseiten war und welches zugleich dem in ihm
lebenden Potential treu blieb, konnte er selber aus seiner Verhédrtung heraus zu seinem eigentlichen
Wesen finden. Zugleich fiihrte diese Selbstfindung zu einer Selbsterkenntnis, die auch den eigenen
Schatten einschloss. Indem aber jener Schatten in voller Wachheit und ohne Verleugnung erkannt
werden konnte, ohne dass es durch die Macht des Schattens zu selbstzerstéorenden
Selbstvorwiirfnissen kommen musste, reifte durch diese Erkenntnis auch die Fahigkeit selber
heilkréftig wirken zu konnen. Die Mitleidsfrage an Amfortas steht hier fiir die Fahigkeit, nun
wirklich frei und aus dem eigenen Zentrum heraus das Bild des leidenden Amfortas und seiner
Verfehlungen so auf sich wirken zu lassen, dass aus der Begegnung, die sich aus der Hingabe von
Parzival an das Bild des Amfortas ergibt und aus jenem Bilde selbst, eine Kraft im Herzen entsteht,
welche als eine wiarmende Liebeskraft, eine Heilkraft der Seele empfunden werden kann. In jener
Kraft kann Amfortas zu seinem eigene Selbst, und damit zur Erldsung finden.

Betrachten wir dieses Bild der Heil- oder Liebeskraft abschlieBend noch einmal auf einer
allgemeineren Ebene:

Indem es der Seele gelingt, sich in reiner, anteilnehmender und wacher Hingabe selbst zu
zentrieren, entsteht in ihr aus jener Begegnung mit der Welt eine Kraft, die zwar dem eigenen
Wollen entspringt, die jedoch zugleich als subjektiv-objektiv zur Welt zugehorig erlebt werden
kann. Jene Kraft eines weltengemadflen Wollens ist es, welche wir als Liebeskraft oder Heilkraft der
Seele beschreiben konnen. Wihrend diese sich in wacher, anteilnehmender Erkenntnisarbeit der
leidenden Seele zuwendet, leistet sie eine Arbeit der Unterscheidung von dem was diese Seele
selber ist, und dem was diese noch iiberschattet bzw. {iberlagert. Indem der Schatten der leidenden
Seele zwar gesehen, aber nicht verurteilt wird, und indem zugleich der Blick auf das eigentliche
Entwicklungspotential gelenkt wird, schafft diese Haltung ein Bild, welches sich durch die wertfreie
Unterscheidung von Schatten und Licht auszeichnet. Jenes Bild ist es, welches die heilende Seele
der leidenden Seele unausgesprochen oder ausgesprochen zur Verfiigung stellt. Wiahrend die
leidende Seele durch ihre Verwicklung in das Leid nicht die Kraft aufbringt, den Schatten und das
Licht so in den Blick zu nehmen, dass diese nicht iiberwéltigend auf sie wirken, kann der mehr
auBBenstehende ,,Heiler* jenes Bild einerseits differenziert und wertfrei ausgestalten und andererseits
immer den Blick auf die eigentlichen Lichtkrifte im anderen lenken. Der Prozess der
Verobjektivierung, welcher dem Leidenden selbst aufgrund seiner eigenen Verstrickung nicht
gelingen konnte, wird durch die Hilfe eines anderen Menschen moglich. Indem so der Schatten
durch die Erkenntnis des heilenden Menschen, die dieser iiber den Leidenden errungen hat, als Bild
jenem zur Verfiigung gestellt wird, entsteht nun zugleich beim Leidenden die Kraft jenen Schatten
anzuschauen. Die Liebe und Objektivitit dessen, der ihm aber jenes Bild verschafft, hilft ihm bei
der Betrachtung des eigenen Schattens ebenfalls so klar zu bleiben, dass dieser ihn weder 1dhmt
noch das Gefiihl entsteht, vor dessen Gewalt zuriickschrecken zu miissen. Die Kraft jenes Bildes
des Schattens ist es letztlich, aus welcher heraus der Wille entsteht, diesen Schatten durch erneuerte
Taten allmdhlich zu wandeln, d.h. Verantwortung fiir die aus dem Schatten heraus entstandenen
Taten zu libernehmen. So kann sich durch neue Handlungs- und Willensimpulse der Schatten
allméhlich erlosen bzw. durchlichten.

Jene Durchlichtung und Verwandlung des Schattens geschieht aber — und das erscheint wesentlich —
ausschlieBlich durch die Taten und Willensimpulse des Leidenden selbst, welcher sich dadurch vom

22



Leidenden zum Heilenden erhebt. Der Heilende selbst kann und darf seine Aufgabe ausschlieBlich
darin sehen, durch entsprechend von ihm geschaffene Licht-, Gedanken und Warmekréfte einen
Bilderraum zu schaffen, durch den der Leidende in freier Erkenntnis zu seinen ihm eigenen
Willensimpulsen kommen kann. So ist festzuhalten, dass die Verwandlung und Heilung niemals
durch den Heilenden selbst von statten gehen kann. Vielmehr stellt dieser nur eine aus
Gedankenlicht und Herzenswéarme von ihm selbst geschaffene seelische Erkenntnissubstanz {iber
den anderen zur Verfiigung,  welche beim anderen in dessen eigener Freiheit einen
Entwicklungsprozess zu seinem eigenen Selbst anregen kann.

Betrachten wir diesen Vorgang abschlieBend noch einmal vor dem Hintergrund des Bildes von
Zentrum und Peripherie: Indem das Zentrum von Fremdkriften gereinigt reine Aktivitét ist, wird es
reines Zentrum und schafft damit zugleich eine von Projektionen gereinigte Peripherie des
Gegeniibers. Jener Vorgang, welcher die Peripherie von Projektionskréiften befreit, kann als ein
hoch gereinigter Erkenntnisvorgang betrachtet werden. Der Leidende wird Teil einer Erkenntnis
beim Heilenden. Jene Erkenntnis aber kann zwischen dessen Schatten und dessen Licht
unterscheiden und muss deshalb den Schatten nicht verurteilen sondern nur verobjektivieren. Jener
Erkenntnisprozess in Hinblick auf die leidenden Seele verhilft jener ihren eigenen Schatten in dem
durch die Erkenntnis geschaffenen Licht anschauen zu konnen. Jene Fahigkeit den Schatten
erkennen zu konnen schafft in dem Betreffenden die Kraft und den Willen, ithn verwandeln zu
wollen. Die Strahlkraft der Seele ist demnach diejenige Kraft, die durch eine Reinigung des
Erkenntnisvorgangs iiber ein anderes Wesen eine lichte und gedankenerfiillte Substanz zur
Verfiigung stellt, welche dem anderen dazu verhilft, sich selber in seinem Schatten und Licht in
Klarheit gegeniibertreten zu konnen. Aus jener Kraft des sich Gegeniiberstellens reinigt sich die
betreffende Seele selbst und wichst damit selber zu einer eigene Strahlkraft heraus. So schafft die
Strahl- und damit auch Heilkraft der einen Seele durch ihre Ausstrahlung den Boden fiir eine Strahl-
und Heilkraft der anderen Seele. Jede Seele, die sich deshalb auf den Weg macht zu ihrer eigenen
Strahlkraft zu finden, wirkt wie eine Fackel aus Licht und Warme, welche das Potential hat, weit
iiber sich selbst hinaus zu wirken und dabei durch ihr Licht unzihligen anderen Fackeltragern zu
verhelfen ihr eigenes Feuer zu entziinden.

23



Anmerkungen:

Anmerkung 1

Beispielhaft mag her der Fall einer jungen Frau dienen, welche in ihrer Kindheit einen iiberaus
willensstarken und auch dominanten Vater hatte. Als &lteste Tochter lasteten gerade auf ihr hohe
Erwartungen in Hinblick auf die Ubernahme eines viterlichen Betriebes. Im Rahmen des
therapeutischen Gespriaches wurde deutlich, dass sich die Tochter zwar den viterlichen
Erwartungen mit Erfolg widersetzt hatte und schlieBlich einem anderen Beruf nachgegangen war,
dass jedoch die Beziehungsaufnahme zu ihrem Beruf iiber lange Zeit hinweg sehr schwierig und mit
Widerstinden verbunden war. Erst indem deutlich wurde, dass die Entscheidung zu dem neuen
Beruf nicht ganz aus innerer Freiheit heraus geschehen war, sondern durch ein gewisses
emotionales Prinzip sich gegeniiber dem Vater abgrenzen zu miissen, belastet war, konnte diese
,Fremdkraft* in der Seele der Patientin ins Bewusstsein genommen und damit iiberwunden werden.
Hierdurch konnte die Entscheidung zu dem neuen Beruf im Verlauf zunehmend ganz zu der eigenen
Entscheidung der Patientin werden, was sich glinstig auf ihre gesundheitliche Situation und auf die
Kraft und Freude, die sie in ihre Arbeit einbringen konnte, auswirkte.

Anmerkung 2

,, Die Seele ist zundichst ein verlangendes Wesen. Die Seele ist erfiillt von Sympathie und Antipathie,
von der Begierdenwelt, von der Welt des Verlangens. Der Geist aber zeigt nach einiger Zeit der
Seele, dass sie nicht blof3 zu verlangen hat. Wenn die Seele durch den Entschluss des Geistes das
Verlangen iiberwunden hat, dann ist sie nicht untditig, dann stromt ebenso wie aus der
unentwickelten Seele das Verlangen stromt, aus der entwickelten Seele die Liebe. Verlangen und
Liebe, das sind die beiden entgegengesetzten Kridfte, zwischen denen sich die Seele entwickelt. Die
noch in Sinnlichkeit, in dufierer Gestalt verstrickte Seele ist die verlangende Seele; die ihren
Zusammenhang, ihre Harmonie mit dem Geiste entwickelnde Seele ist diejenige, welche liebt. "
(Rudolf Steiner: Was findet der heutige Mensch in der Theosophie? Berlin 8.3.1904)

Anmerkung 3

In seinem Werk ,,Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welt“ verweist Rudolf Steiner fiir
denjenigen, der in eine hoéhere Seelenentwicklung eintreten will, immer wieder auf die
Notwendigkeit, die drei Seelenqualititen Denken, Fiihlen und Wollen voneinander zu trennen.
Indem wir uns mit vollem Bewusstsein der Aullenwahrnehmung im beschriebenen Sinne hingeben
und den Willen, wie auch das Gefiihl primir in Frieden lassen, findet diese Trennung in
vollstdndiger Weise statt: Nichts von unserem eigenen Wollen und Fiihlen darf sich in das Objekt
unserer Betrachtung hereinmischen, da es letztlich die freie Hingabe verhindern wiirde. Und
dennoch bleiben sowohl das Gefiihl als auch der Wille durch eine derartige freie Betrachtung der
Welt nicht unberiihrt: Vielmehr wir in unserem Herzen in der Folge eine Empfindung ins Leben
gerufen, welche zwar mit dem Objekt unserer Betrachtung in Verbindung steht, jedoch nicht direkt
von diesem bewirkt wurde sondern ganz aus der Kraft unseres Herzens selbst stammt. Ebenso
verhilt es sich mit dem Willen: Auch dieser wird durch die reine Beziehungsaufnahme in freier
Weise entflammt so dass er mit dem Objekt der Betrachtung in einer realen Beziehung steht ohne
direkt von diesem bewirkt worden zu sein. Als Quelle dieses Willens, welcher mit der Welt in einer
Art objektiven Beziehung steht und dennoch ganz aus dem eigenen Individuellen hervorgeht,
konnen wir den eigentlichen Wesenskern des Menschen, das ,,Ich* ausmachen.

24



Anmerkung 4

Das Beispiel eines Menschen, welcher Angst hat sich in seiner Beziehung zu seinem Partner von
diesem zu sehr bestimmen zu lassen und der in der Folge gegen denselben starke Ablehnung und
Antipathiekréfte entwickelt, mag hier zur Veranschaulichung dienen. In der Folge der Ablehnung
und Antipathie lassen sich hdufig starke Schuldgefiihle beobachten, die entweder zu
Selbstvorwiirfen oder aber zu Tendenzen der Unterwiirfigkeit dem Partner gegeniiber fiihren.
Unbewusst lebt das Gefiihl: Ich habe mich schuldig gemacht, dass ich so starke Antipathien gegen
den anderen hege. Deshalb muss ich ihm jetzt willfdhrig sein um das wieder gut zu machen. So
fiihrt aber gerade dieses unbewusste Wechselbad der Gefiihle paradoxerweise genau zu demjenigen,
vor dem man anfangs Angst hatte: nidmlich zur ichlosen Unterwerfung und damit
Fremdbestimmung durch den Partner.

Schlussbemerkung:
Dieser Text ist zur Weitergabe freigegeben.
Uber eine freiwillige Unterstiitzung unserer Arbeit freuen wir uns.

IBAN: DE48 6601 0075 0191 2147 57 bei der Postbank Karlsruhe; BIC: PBNKDEFF;
Kontoinhaber Jens Edrich, Verwendungszweck: "Schenkung"

25



