
 Der Zusammenhang von Krieg, Spiritualität, Entwicklung und Initiation

 Gedanken zur Zeitenlage und den sich daraus ergebenden geistigen
Entwicklungsnotwendigkeiten im Juni 2024 

„In demjenigen, dessen Bewusstsein mit gefesseltem Interesse an den Gegenständen seiner Sinne hängt,
bildet sich Haftung an diese. Aus der Haftung kommt das Verlangen und aus Verlangen Zorn. Zorn führt zur
Verwirrung, der Verwirrung folgt Verlust der Erinnerung. Hierdurch wird die Vernunft zerstört. Durch die

Zerstörung der Vernunft geht zuletzt der Mensch selbst zugrunde“ 
- Die Bhagavad Gita in einer Übersetzung von Sri Aurobindo, Kapitel II, Verse 62 und 63-

Die Darstellung zeigt den göttlichen Lehrer Krishna bei der Unterweisung seines Schülers Arjuna. Arjuna hat im Kampf gegen die Welt der
Bindungen und inneren Abhängigkeiten aufgegeben und kann sich nur noch durch die Hinwendung an seinen göttlichen Lehrer, der ihm die

Weisheit der Selbstüberwindung lehrt, zu seinem Selbst aufrichten.

Die Bindungen berühren und behaften die Seele, die Sinne und schirmen das Denken und
Fühlen vor einem lichten sonnenhaften Interesse ab. Diese Verhaftungen, die vielseitig in

ihren Formen sind, haben alle gemeinsam jenen Charakter der abschirmenden, klebenden,
sich verwickelnden Berührungen. Die Seele kann dann nicht mehr sehen und nicht mehr

atmen. Ein Ziel zu denken und wollen wird schwer.
(Aus einer Meditation von Heinz Grill vom Mai 2024)

Liebe Mitmenschen,

vor einiger Zeit sah ich einen Dokumentarfilm über die Zerstörung Dresdens am 13.Februar 1945. Die
Bilder  und Filmaufnahmen des von britischen Kampfbombern entfachten Infernos, die jene aus der
Luft aufgenommen hatten, sind mehr als erschütternd. Eine scheinbar blühende Großstadt, die bis zu
diesem Zeitpunkt den Schrecken des weit vorangeschrittenen Krieges noch kaum an sich herangelassen
hatte, in der ungeachtet aller Zerstörungen und Vernichtungszüge da draußen an der Front oder in den
Konzentrationslagern noch immer Oper, Theater und Museen im vollen Gang waren, eine Stadt in der
sich die Menschen weit entfernt von jedem Krieg wähnten, der schon weite Teile Europas in Schutt und
Asche gelegt hatte, fiel mit all ihren Kulturschätzen dem durch tausende von britischen Brandbomben
entfachten Feuersturm zum Opfer. Überlebende Zeitzeugen berichten, wie noch wenige Momente vor
dem Angriff  gemeinschaftlich  ausgelassen  Fasching  gefeiert  wurde,  ja  wie  man  seine  Häuser  mit
Luftschlangen und Girlanden zu verschönern suchte und die Kinder sich scheinbar fröhlich und sorglos
in ihren Faschingsverkleidungen zum Spielen nach draußen begaben...  Als dann die ersten Sirenen
ertönten, da zog man sich vorsorglich wie gewohnt in die gefühlt sicheren Keller der Gebäude zurück
um den  Alarm abzuwarten.  Sorge  fühlte  man  dabei  nur  marginal,  hatte  man  doch  schon  oftmals
miterlebt, wie die Kampfbomber nach der Bombardierung der einen oder anderen Waffenfabrik in der
Region wieder abzogen und das Leben in der Stadt weiter gehen konnte. So wähnte man sich auch in
jener Nacht in den präparierten Kellern sitzend in Sicherheit, Wie aber ging es den Menschen, als sie
plötzlich ohrenbetäubende, heulende, berstende, prasselnde Geräusche über sich hereinbrechen hörten,
und in all dem Beben, Dröhnen, Rütteln und Stoßen rings um sie her schließlich der Rauch und Qualm
in die engen Keller einzudringen begann? Manch einer versuchte sich noch noch draußen zu retten, sah
sich aber angesichts überwältigender Feuerwalzen, die ihn auf allen Seiten umgaben, zum Rückzug
gezwungen. Ein Augenzeuge berichtet, wie eine flüchtige Frau mit ihrem Kind auf dem Arm durch die



Macht des Feuersturm plötzlich mitsamt ihrem Kind in die Luft gewirbelt wurde und wie in Gestalt
eines Engels davonschwebte bis sie die Flammen verschlangen. Nur wenige überlebten das Inferno.
Die allermeisten erstickten in der Feuersbrunst in ihren Kellern. Heute ist die Zeit gegenüber diesen
vergleichsweise  noch  harmlosen  Zerstörungskräften,  die  die  Vernichtung  Dresdens  organisierten,
militärisch weit vorangeschritten und doch erkennt kaum einer von uns, was die Stunde geschlagen
hat...

...Der Mensch der Gegenwart ist im Begriff sich selbst zu zerstören. Die Verhaftung an dasjenige, was
man das eigene Subjekt mit all seinen Begehrlichkeiten, Wünschen und Eitelkeiten nennt, schirmt den
Menschen  von  einer  wirklichen  Beziehungsaufnahme zur  Welt  ab  und  verhindert  damit,  dass  der
Mensch unter Zurücklassen alles Persönlichen die nötigen geistigen Schritte tut. Der Hedonismus und
die Verhaftung an die Gegenstände, die ihn zugleich daran hindern, die geistigen Notwendigkeiten zu
erkennen, steuern ihn damit in die Auslöschung seines Selbstes. 

Das Wesen der Verhaftung in der Seele zu erkennen und zu überwinden, und sich zu den wirklichen
Menschheitszielen aufzurichten, stellt  demnach in einer Zeit,  in der ein kleinster Funke genügt das
atomare Pulverfass in Europa zur Explosion zu bringen, auf dass die verloren gegangenen Seelen der
Menschen einmal zum Erwachen kommen können, die allergrößte und wichtigste Zeitenforderung dar.

Der  Mensch  weiß,  dass  die  gegenwärtige  Menschheitskatastrophe,  die  uns  an  den  Abgrund  eines
atomaren Infernos gebracht hat, wie jede Krise der Menschheit einen Sinn erfüllt. Worin aber liegt der
Sinn jeder Krise und Krankheit? 

Krankheiten und Krisen wollen eine in uns bestehende Bindung sichtbar machen, die die Seele und die
Sinne tatsächlich blind macht für dasjenige, was ihr als neue  heilsame Erkenntnis bereits vorgeführt
worden ist. Ja eine Krise erleidet der Mensch immer dann, wenn er durch eine direkte oder indirekte
Berührung mit dem geistigen Prinzip der Initiation (Anmerkung 1) zu einer neuen heilenden Erkenntnis
hingeführt  wurde,  ohne  sich  noch  wirklich  eigenständig  zu  dieser  Erkenntnis  aufzurichten.  Die
Bindung hält ihn davon zurück auf den empfangenen Initiationsimpuls so zuzugehen, dass er ihn in
seinem ganzen Wert erkennen und daran seinen Willen entzünden kann.  Indem der Mensch also –
obwohl er zu einer neuen notwendigen Erkenntnis geführt wurde – nicht entschlossen auf diese zugeht
um sie in seiner Seele zu einem Wert werden zu lassen, sondern stattdessen sein Leben im alten Sinne
weiterführt, tritt ihm die Krankheit in den Weg und sucht durch Leid jenes Alte dem Menschen zu
nehmen. 

Krankheiten und Krisen müssen deshalb als eine Kraft verstanden werden, die dem Menschen sagen
will:  „Stopp; hierhin darfst  Du nicht zurück,  da du dich sonst in deiner Beziehung zum Geistigen
verlieren wirst! Gehe stattdessen vorwärts, suche die halb vergessen oder verloren zu gehen drohende
Erkenntnis und lerne so auf sie zuzugehen, und dich in der richtigen Anerkenntnis und Hingabe zu ihr
aufzurichten, dass sie allmählich auch in dir zu leben beginnen kann und immer stärker integraler
Bestandteil deiner Seele wird!“

Krankheiten und Krisen sind in diesem Sinne wie eine Art Stein des Anstoßes. Sie lösen aber nicht das
Problem der Bindung, ebensowenig wie sie in der Lage sind, von sich aus den Menschen zu der vom
Geiste her an ihn heran treten wollenden, verloren zu gehen drohenden Erkenntnis anzuheben. 

Krankheiten und Krisen nehmen uns keine Arbeit ab, sondern verschaffen uns diese, sie machen uns
die Notwendigkeit dieser geistigen Arbeit sichtbar. Sie stellen damit die Aufforderung dar, die einmal
erfahrene geistige  Erkenntnis, nun immer vollbewusster vor das Bewusstsein zu stellen, so dass diese
zu einer immer tieferen Weisheit im Menschen heranwachsen kann. Dieser Aufforderung, die in der
Krankheit, und in der Krise der Welt an uns herantritt, will Folge geleistet werden; diese geistige Arbeit
will  getan werden, da der Mensch sich ansonsten selbst zerstört,  wenn er sich von den Bindungen
davon abhalten lässt, diese Arbeit zu tun, obwohl er um die Notwendigkeit jene hinter sich zu lassen
weiß.



In der Bhagavad Gita wird diese geistige Gesetzmäßigkeit mit den diesem Text vorangestellten Worten
beschrieben (siehe oben).

Welche Rolle aber spielt in diesem Zusammenhang der initiierte geistige Lehrer, der die Aufgabe des
Arztes für das Ganze der Menschheit hat, wenn man die Rolle des Arztes nur in der richtigen Weise
versteht  (Anmerkung 2)? 

So wie die Krankheit, so kann uns auch nicht jener Lehrer oder im Generellen ein Arzt – wenn er im
rechten Sinne tätig ist -  die zu leistende Arbeit abnehmen, wenn dies auch die größte Versuchung
desselben ist, die an ihn herantreten will, und der er – solange er sich dessen noch nicht vollbewusst ist
–  auch  deshalb  immer  erliegen  wird.  Denn  der  Mensch,  der  mit  dem  unbewussten  Begehren
imprägniert und infiltiert ist einen geistigen Lehrer wie auch einen Arzt zu finden, der ihm die Arbeit
abnimmt,  wird in  seinem niederen Bindungswesen eben dies vom Arzt  oder  Lehrer  immer  wieder
entgegen dem eigentlichen Entwicklungsbedürfnis seiner Seele verlangen.

„Nimm mir die Arbeit ab selbst auf den Geist zugehen zu müssen; gib mir den Geist, auf dass ich an
ihm  teilhaben  kann!“ so  ruft  er  in  seinem  niederen,  aus  tausendfachen  Suggestionswirkungen
gestrickten Ich jenem Lehrer immer wieder zu, während der höchste Seelenanteil, aus dem heraus er
sagen möchte:  „Lehre mich in der rechten Weise die volle Verantwortung für mein Leben und die
Entwicklung  der  Menschheit  zu  übernehmen!“  von  dem  Getöse  der  niederen  Seele  übertönt  und
ausgelöscht wird. So kann das eigentliche Seelenziel des Menschen nicht in die Realisation finden.
Denn dieses Ziel wäre: Das, was wir bislang als Ich empfinden, hinter uns zu lassen, um in einem
neuen Selbst zu erscheinen, welches geboren wird aus der Beziehung zur Welt und aus dem Erkennen
dessen, was aus dem Geistigen als Notwendigkeit herantreten will. Indem der Mensch also den Geist
wie  auch  die  Heilung  passiv  erhalten  möchte,  fixiert  er  sich  an  seine  niederen  Seelenanteile  und
zerstört  damit  seine eigene Selbstwerdung.  Wo er  aber  seine Selbtwerdung zerstört,  löscht  er  sich
dadurch  immer  mehr  selber  aus.  Die  Kirche  lehrt  dem Menschen,  der  Christus  sei  auf  die  Erde
gekommen und am Kreuz gestorben um dem Mensch die geistige Arbeit der Erlösung abzunehmen.
Damit sagt sie, dass das Seelenheil in passiv hoffender, bittender und betender Weise allein zu erlangen
sei. So tönt es nach jahrhundertelanger Prägung dieser Suggestion in unseren Seelen: der Arzt,  der
Therapeut, der geistige Lehrer sind dafür da, mir eine geistige Arbeit abzunehmen. Sie sollen mich von
der zu leistenden Arbeit  entlasten,  da ich mich selbst  in Folge obiger  Kirchensuggestion zu dieser
Arbeit nicht in der Lage fühle!

Was aber wenn der geistige Lehrer dieser Versuchung, die da an ihn herangetragen wird, erliegt? Täte
er dies da, wo er erkannt hat, dass er das nicht darf und aus seinem höheren Selbst deshalb nicht kann,
da kein Mensch in der Lage ist dem anderen Menschen den in seiner Seele lebenden Wunsch nach
Entwicklungsarbeit  abzunehmen,  so  würde  er  sich  als  geistiger  Lehrer  zerstören,  da  er  gegen  das
höchste Gebot des Initiierten verstoßen würde, den anderen Menschen in seiner Entwicklung hin zum
Geistigen zu fördern.

Was aber kann er tun, wenn er sieht, dass die Menschheit sich in ihren Bindungen selbst zerstört? Was
bleibt ihm zu tun übrig, wenn er sieht, wie der Mensch jene Bindungen und damit auch dasjenige,  was
er bislang als „Ich“  empfindet, wichtiger nimmt als die geistigen Entwicklungsnotwendigkeiten, die
aus der  Welt  an den Menschen herantreten wollen? Was hat  er  noch für  Möglichkeiten,  wenn der
Mensch die von ihm zur Verfügung gestellten geistigen Gesetzmäßigkeiten und die damit verbundenen
Entwicklungsnotwendigkeiten zurückstößt?

So  wie  einst  der  Christus,  nachdem  er  alles  Wissen  um  die  geistigen  Gesetzmäßigkeiten  durch
authentisches Vorleben der Welt zur Verfügung gestellt hatte, zu Pilatus nur noch sagen konnte:  Das
kann nicht ich sagen, das musst Du sagen, als jener ihn fragte, ob er Gottes Sohn sei, während seine
Jünger schwiegen, so kann auch der initiierte geistige Lehrer  äußerlich nichts mehr tun.  Vielmehr
muss er sich dort, wo er die durch die tausendfachen Erwartungen der Menschen genährte Versuchung
von außen an sich herantreten fühlt, alles äußere Handeln untersagen um dieser Versuchung nicht zu



entsprechen. Er kann nur bemerken, wie jene Versuchung in Form des Begehrens der Menschen in den
eigenen niederen Bindungen und Bedürftigkeiten vom Lehrer genährt zu werden, von außen an ihn
herantreten will, und er kann sich dazu entschließen jenes nur noch ruhig geistig zu betrachten und zu
erforschen.  Füttere mich! So ruft  ihm die  Menschheit  in  ihrem niederen Ich entgegen.  Lass mich
unentwickelt bleiben und mich an deiner mütterlich fürsorglichen Brust saugen  oder aber: Züchtige
mich und lass mich Genuss in Deiner väterlich strengen mahnenden Fürsorge erleben! So ruft es ihm
aus tausendfachen Mündern entgegen. 

Wie aber soll er jenen Forderungen auf konstruktive Weise entgegentreten, auf dass dem Menschen, der
so fordert, die Möglichkeit gegeben werde, sich aus eigenem Erkennen heraus von seinem niederen Ich
zu befreien und sich zum eigenständigen geistigen Erkennen aus dem Selbst heraus aufzurichten? 

Einer der größten Denkfehler und damit Suggestionen, denen wir als Mensch unterliegen, und den ich
auch selbst in seinen verborgensten Anteilen erst kürzlich bei mir entdeckte, besteht darin, dass wir
meinen,  der Lehrer könne alles alleine lösen, könne uns also die Lösung, wie wir das niedere Ich
überwinden, einfach auf passive Weise geben. So rühmen die einen Rudolf Steiner dafür, dass er auf
der  Weihnachtstagung 1923/24, ein gutes Jahr vor  seinem Tode,  den heroischen Entschluss gefasst
hatte,  die  äußere  Verantwortung  für  die  von  niemand  wirklich  bis  dato  verantwortlich  geführte
anthroposophische  Gesellschaft  zu  übernehmen.  Die  anderen  sehen  in  der  Notwendigkeit  Steiners
diesen Schritt zu tun eine große Tragik, hatte er doch selbst gesagt, dass er diese Entscheidung gefällt
hatte ohne sich sicher zu sein, wie diese von der geistigen Welt aufgenommen werden würde. Was aber
fehlt,  ist  in beiden Fällen die Erkenntnis,  dass Rudolf Steiner hier  nicht anders konnte,  als in eine
notwendige  Verantwortungssphäre  hineinzugehen,  die  ihn  in  dem  Moment,  wo  kein  anderer  sich
diesem Schritt in vollumfänglicher Verantwortungsübernahme anschloss, zerstören musste. So hätte es
eines  zweiten  voll  verantwortlichen  Menschen  bedurft,  der  entweder  aus  einer  eigenständigen
Erkenntnis und Entschlossenheit heraus gesagt hätte: Nein, Herr Doktor, dies ist nicht Ihre Aufgabe.
Bleiben Sie bei der geistigen Arbeit, die Sie für die Menschheit zu tun haben. Die Organisation der
Gesellschaft, das werden wir aus der rechten Beziehung zu den von Ihnen gegebenen Inhalten selbst
verantwortlich  tun!   oder  aber  nach  dem  Entschluss  Steiners  die  Führung  der  Gesellschaft  zu
übernehmen voll verantwortlich an seine Seite getreten wäre um diese Aufgabe mit ihm geistig bis ins
Irdische  durchzutragen,  statt  sich  entspannt  und  voller  falscher  Bewunderung  der  Größe  Steiners
zurückzulehnen, da ja der Doktor jetzt diese Aufgabe trägt! Die Erkenntnis, dass kein Mensch – und
wenn er  noch  so  hoch  eingeweiht  ist  -  eine  von  ihm vertretene  Erkenntnis  auf  Erden  alleine  zur
Realisation bringen kann, sondern mindestens einen zweiten voll verantwortlichen Menschen braucht,
auf dass diese Erkenntnis sich auf Erden bleibend manifestieren kann, erscheint hier wesentlich. Sagte
doch der Christus selbst zu seinen Jüngern den Satz: „Weiter sage ich euch: wo zwei unter euch eins
werden,  warum  es  ist,  dass  sie  bitten  wollen,  das  soll  ihnen  widerfahren  von  meinem  Vater  im
Himmel. Denn wo zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen.“
(Matthäus 18-20)

Eben  diese  Suggestion,  der  initiierte  Lehrer  könne  den  Geist  alleine  auf  Erden  manifestieren  und
brauche uns allenfalls in einer passiv dienenden Weise dazu, entstammt aber genau jenem verborgenen
Wunsch, nach dem wir uns selbst und damit unsere Passivität wichtiger nehmen möchten als die Welt.
Während wir den Lehrer sich abmühen lassen, lehnen wir uns selbst bequem zurück. Indem wir aber
nach einem Weg begehren, der uns auf passive Weise von unseren Bindungen befreit und uns zum
höheren Selbst führt, begehren wir aus der Macht der niederen Bindungen heraus und weigern uns die
Arbeit  zu  tun,  die  zur  Überwindung der  Bindung nötig  ist.  Wir  erkennen  nicht,  dass  wir  in  dem
Moment, wo wir uns zu einer einmal erfahrenen Erkenntnis nicht aufrichten, das heißt  diese nicht
durch  die  rechte  Hingabe,  Verehrung und  Verantwortungsübernahme in  uns  zum höchste  Maßstab
unseres Handelns werden lassen,  einen uns gegebenen Schlüsselrohling zur Weltenerlösung von uns
werfen und uns damit am Verfall der Welt schuldig machen, statt ihn entschlossen weiter zu bearbeiten.
In  diesem  Moment  stellen  wir  damit  unser  kleinlich  persönliches  „Ich-Bedürfnis“,  welches  den
Schlüssel gerne empfangen möchte ohne ihn aber weiter zu bearbeiten, höher als die Notwendigkeiten
der Welt. Damit aber müssen wir auch den Lehrer und mit ihm den Geist, aus dem heraus jener Lehrer



uns aus  innerer  Verpflichtung gegenüber unserem Entwicklungspotential  an jenes  erinnert  und uns
zugleich die Gefahren aufzeigt,  die entstehen, wenn wir den geistigen Weg von uns stoßen, zuletzt
verleumden. Da wir selber nicht anschauen wollen, dass wir es sind, die den vom initiierten Lehrer
kommenden Inhalt von uns stoßen, da wir unsere Bindungen wichtiger nehmen als die Welt, projizieren
wir diesen Schatten unserer eigenen Seele zuletzt auf den Lehrer, indem wir ihm vorwerfen er würde
uns überfordern, uns im Stich lassen, von sich weisen oder uns nicht in der rechten Weise unterstützen.
Die Forderung und Erwartung an den Geistlehrer, dass er  als ersehnter Messias oder Erlöser kommen
möge, um uns aus unserer Misere heraus zu helfen, ja der sich im Verlauf aufgrund der fehlenden
Bereitschaft  desselben,  dieser  passiven Heilserwartung zu entsprechen,  einstellende versteckte  oder
offene Vorwurf, dass alles, was man bei ihm gelernt habe, ja doch nichts nütze, da man ja doch immer
wieder Krankheit und Leid erfahre, stellt  damit eine schwerwiegende Projektion dar, durch die der
Mensch seine Verbindung zum Geist sowie die damit verbundenen Entwicklungsmöglichkeiten und
damit  sich  selbst  zerstört.  Damit  aber  schafft  er  durch  die  Zerstörung  seines  Selbstes  auch  die
Grundlage für eine äußere Zerstörung, wie sie sich damals nach dem Tode Rudolf Steiners im zweiten
Weltkrieg widerspiegelte, und jetzt im Zuge des Nicht Zugehens auf den Initiierten Heinz Grill zum
dritten Weltkrieg konstelliert.  Diese Forderung an den Geistlehrer erscheint  charakteristisch für die
generelle  Erwartung,  die  der  Mensch  heute  an  seine  Mitmenschen  hat.  Der  Mensch  denkt  seine
Mitmenschen letztlich für seinen Nutzen, er beurteilt sie danach, ob er sie nutzen kann oder ob sie ihm
schaden. Er erwartet einen Nutzen von ihnen ohne sich seiner Verpflichtung, jenen auf die richtige
Weise d.h. auch durch sein Vorbild zu ihrer Entwicklung zu verhelfen bewusst zu werden. Er glaubt die
anderen Menschen seien zu seiner Entlastung da, damit er es damit in der Welt leichter haben möge; er
verkennt dabei, dass diese nur da sind, um ihn in seiner Verantwortungsfähigkeit zu fördern.

Wie oft habe ich diesen Satz in der jüngeren Vergangenheit auch mir gegenüber auf versteckte oder gar
offene  Weise  hören  müssen  von  Menschen,  die  durch  eine  Unsumme  an  Gesprächen  vielfache
Heilungen, Anregungen, Meditationsmöglichkeiten und Übungswege kennengelernt hatten, durch die
sie  sich  selbst  in  die  Lage  versetzen hätten können,  ihre  Bindung und damit  auch Krankheit  und
Selbstzerstörung durch die Anerkenntnis der Initiation und durch ein konsequentes Zugehen auf den
ihnen zur Verfügung gestellten Schulungsweg zu transzendieren: Herr Doktor, ich bin unzufrieden, es
geht  nicht  voran!  Oder  aber:  Ich glaube es  bringt  gar  nichts,  dass  ich zu Ihnen komme!   sagten
Menschen zu mir, die schon lange nicht mehr am Leben wären, wenn sie nicht mit Hilfe all dieser
Anregungen schon wiederholt  lebensbedrohliche Krisen überwunden hätten. 

Ich hatte aber  den Fehler  gemacht zu fragen,  wie es ihnen ergangen war,  und mich damit  an den
niederen Seelenanteil der Menschen gewendet, statt direkt die Frage in den Vordergrund zu stellen:
„Sind Sie gut vorangekommen mit der geistigen Arbeit?“ und damit den höheren Anteil in der rechten
Weise anzusprechen. Als ich daraufhin offensichtlich zu gutgläubig und in Verkennung des mit diesen
Worten verbundenen Projektionsvorwurfs auf mich sagte:  Ja, wenn es nicht gut voran geht und wir
spüren das, dann ist das ja gut, da wir dann uns noch einmal bewusst werden können, was es braucht,
damit es voran geht...und wenn Sie das Gefühl haben, dass es nichts mehr bringt, wenn Sie zu mir
kommen, dann ist das natürlich tatsächlich wahr, solange Sie die Anregungen, die Sie hier bekommen,
noch nicht  eigenständig weiterentwickeln! Weiter  fragte  ich dann:   Wie ist  es  Ihnen denn mit  der
Meditationsaufgabe ergangen,  die  ich Ihnen beim letzten Gespräch gegeben hatte? Da schlug mir
angesichts dieser Frage das blanke Entsetzen und ein versteckter, kaum merklicher Hass aus den Augen
oder der Stimme meines Gegenübers entgegen, den ich erst lange nach diesem Gespräch erkannte.
Diese rührten aus der Tatsache, dass mein Gegenüber von der ihm gegebenen Aufgabe rein gar nichts
mehr wusste, geschweige denn diese weiter gepflegt hatte, und nun das damit verbundene Erschrecken
nicht ins Bewusstsein nehmen wollte. Und während ich noch darauf hoffte, dieses Entsetzen könne
jetzt  zur  rechten  Selbsterkenntnis  beim  anderen  führen  und  ihn  wieder  zurück  auf  den  Weg  der
geistigen Arbeit  und damit  der  Entwicklung seiner  Potentiale  bringen,  befand ich mich wieder  im
falschen Gutmenschentum und übersah derweil das Wesen, welches die Bindung wichtiger nimmt als
die Entwicklung und deshalb das Erfahrene lieber von sich stößt als sich zu ihm aufzurichten. Denn im
Verlauf erfahre ich von manchem Patienten, er hätte sich nun für einen anderen Weg entschieden und
ließe dem Doktor z.B. ausrichten, mit ihm stimme wohl etwas nicht mehr, da er immer dann, wenn er



von Italien aus einer Begegnung mit Heinz Grill zurückkäme, so seltsame Dinge rede.... So muss ich
immer wieder mit Grauen erkennen, wie Menschen – die so viel an Möglichkeiten empfangen hatten
und  damit  ein  so  riesiges  Entwicklungspotential  gehabt  hätten,  welches  sie  der  Menschheit  zur
Verfügung hätten stellen können – sich nun selbst verleugnen und damit auch den Lehrer und dessen
Quelle verleumden. Damit aber löschen sie sich in all ihrem Potential aus, statt jenes der Welt durch
eine verantwortliche Weiterentwicklung des Angelegten zur Verfügung zu stellen.

Für mich verstand ich, letztlich durch die derzeitige  Krankheit des Initiierten Heinz Grill, der seit
langem die Notwendigkeit lehrt die Bindungen im Menschen zu erkennen und anzuschauen, dass es
nun an mir ist, dem Menschen, der sich selbst verleugnet, nichts mehr passiv abzunehmen, was ihn in
seiner Entwicklung hindert. Stattdessen wird es darum gehen in solchen Fällen aus ruhiger Distanz und
äußerem Entzug nur noch ruhig mitzufühlen wie dasjenige, was ihn hindert auf den Geist zuzugehen,
seiner Seele eine schwere Bürde verleiht. Die Aufgabe die Bürde zu erkennen, muss beim Menschen
bleiben,  und  kann  ihm  von  niemandem  abgenommen  werden.  Schließlich  kann  nur  die  im  Leid
errungene Selbsterkenntnis zu dem Entschluss führen, jene Bürde allmählich durch mühevolle geistige
Arbeit und den richtigen Dienst an der Menschheit abstreifen zu lernen.

Indem  also  der  Mensch  dieses  Potential  der  geistigen  Entwicklung  und  Selbsterkenntnis  in  sich
auslöscht  und  aus  Selbstverleugnung  auch  die  geistige  Quelle,  die  zu  ihm  bislang  geflossen  ist,
verleumdet, schleicht sich ein verborgener Hass gegen das Geistige in seine Seele hinein. Er beginnt
seine eigenen Fehler auf die anderen Menschen und seine Lehrer zu projizieren, weil er nicht seine
eigene Bindung loslassen will. Diese suggeriert ihm, den Geist passiv erhalten zu können, und lässt ihn
die aktive Verantwortungsübernahme für den Geist verweigern. So wendet er sich damit vom Geiste ab
und lässt den Lehrer in seinem Bemühen alleine. Jenem bleibt nichts anderes mehr übrig als äußerlich
zu verzweifeln und sich immer mehr zurückzuziehen. Die Welt wird ihn dafür bezichtigen krankhaft
oder gar fehlerhaft,  schwach oder gar verrückt zu sein, weil er sich die Dinge „zu sehr zu Herzen
nimmt“  oder  weil  er  so  ruhelos  und  getrieben  wirkt,  oder  gar  angeblich  „Macht  ausübt“  auf  die
Menschen indem er ihnen die Gefahr, in der sie sich befinden mitteilt.... Diese Projektionen aber sind
alle weiter bedingt durch den Mangel der Seelen, ihre eigene Unterlassung, die zu diesem Zustand des
initiierten Lehrers  geführt  haben,  anzuschauen.  In seinem geistigen Zentrum aber  wird der  Lehrer,
wenn er dieses Wesen der Projektionen erkennt, ruhig an den Menschen weiter Anteil nehmen. Er wird
mitfühlen, wie sie in ihrem höheren, verloren gegangenen Seelenanteil  an der Bürde der Unterlassung
leiden, auf dass durch dieses Mitfühlen auf der einen Seite und das in der Folge der Unterlassung
erlebte schwere Leid auf der anderen Seite in der Zukunft einmal die Möglichkeit gegeben sein wird,
dass jene Substanz der Selbsterkenntnis in ihnen heranreifen kann. Das Leid des Initiierten entstammt
damit letzten Endes wie all sein Handeln dem Bemühen hierdurch einen Erkenntnisschritt bei denen zu
ermöglichen, die ihn und damit sich selbst von sich gestoßen haben.

Ich selber musste durch manche Seelenqualen gehen, indem ich erkannte, wie ich tatsächlich aus dem
falschen Gutmenschentum und damit  auch aus dem in der  Gesellschaft  lebenden falschen Arztbild
heraus  bislang  noch  immer  in  so  vielen  Fällen  auf  unerkannte  Weise  die  niederen  bedürftigen
Seelenanteile der Menschen nicht ins Bewusstsein gerufen und damit genährt hatte und an diesen damit
regelrecht  das Wesen der  Suggestion der  Passivität  herangezüchtet  hatte.  Schmerzlich ist  dabei  die
Erkenntnis,  dass  überall  dort,  wo wir  diese niederen Seelenanteile  noch in  falscher  Weise genährt
haben,  wir  dem  Anliegen  der  geistigen  Schulung  und  damit  des  Initiierten  und  dem  mit  ihm
verbundenen  Menschheitsziel  noch  auf  ungesehene  Weise  entgegengearbeitet  haben,  da  wir  die
Menschen vom Geiste entfernt haben, statt  sie in der rechten Weise auf ihrem Weg zum Geiste zu
fördern.

Was aber kann der aus dem Geistigen her heilend wirksame Initiierte selbst tun, wenn er den Menschen
die Wege gezeigt hat, wie sie durch die rechte Selbstüberwindung und die Hingabe an die geistigen
Gesetzmäßigkeiten  einerseits  und  durch  das  schonungslose  Erkennen  jener  Schreckensgestalt   der
Bindung andererseits jene überwinden können, und der dennoch sieht, wie jene Wege vom Menschen
nicht ausreichend gegangen werden? Darf er sein Wissen dem Menschen wieder und wieder erklären



und für  ihn die  Ideale  wirksam machen,  die  jener  nicht  selbst  erarbeitet  hat,  wenn dieser  wieder
zurückfällt ohne zugleich die Frage nach der Entwicklung zu stellen? Darf er ihm wieder eine Heilung
dadurch ermöglichen, dass er das fehlende Ideal zur Verfügung stellt, wenn der Lernende von ihm zwar
erwartet gesund gemacht zu werden oder eben einfach passiv eine Spiritualität zu empfangen, aber
nicht die Frage danach stellt, welche Unterlassungen und Bindungen seinerseits  überwunden werden
wollen, ja welche Ziele geistig errungen werden müssen? Darf er ihn ohne diese Frage heilen und sein
Wissen zur Verfügung stellen, ohne dem Menschen zu sagen, dass er mit der Begegnung mit dem
geistigen Schulungsweg und der  sich in ihrem Zusammenhang erfahrenen Heilung einen Schlüssel
empfangen hat,  den seine Seele entschlossen weiter entwickeln will  und muss mit dem Ziel,  es zu
einem wirksamen Mittel gegen die  Zerstörungskräfte in der Welt in sich wirksam werden zu lassen?
Nein, das darf er dort, wo er es erkannt hat, nicht mehr tun. Täte er es dennoch wider besseres Wissen,
so würde auch er sich schuldig machen, ein gegebenes Wissen nicht zum Wohle der Menschheit zu
verwenden,  da  er  weiß,  dass  jene  Passivität  den  Menschen  in  die  Selbstzerstörung  treiben  wird.
Vielmehr muss er mit allen Kräften danach streben dem anderen aufzuzeigen, welche verheerenden
Folgen es für die Seele des Menschen und damit für die Welt hat, wenn wir einen uns zur Verfügung
gestellten  „Schlüsselrohling“  zur  Überwindung  von  Bindungen  und  Leid,  nur  zum  eigenen
Wohlbefinden missbrauchen und ihn dann achtlos beiseite legen, statt ihn weiter zu bearbeiten, auf dass
wir damit bestmöglich dazu beitragen, den Weltenbrand zu löschen. Er muss dem Lernenden deutlich
machen und ihn fühlbar erleben lassen, was es bedeutet, von jemanden einen Schlüssel zu der „Halle
der  Löschgeräte“ erhalten zu haben und dennoch in der  Nacht,  in der  der  Großbrand in der  Stadt
ausbricht, sich jenen Schlüssel getrost unter das Kopfkissen zu legen und im Bette liegen zu bleiben,
während  die  anderen  verzweifelt  und  erfolglos  nach  jenem Schlüssel  suchen  und  in  dem Inferno
verbrennen...

Was aber, wenn der Initiierte – wie es bei Rudolf Steiner der Fall war und bei Heinz Grill heute wieder
der Fall ist -  all das bereits hundertfach ausgesprochen hat und nun erleben muss, dass die Menschen
sich  dennoch  lieber  in  ihr  gemütliches  Zuhause  flüchten  und  sich  zu  Bette  legen  statt  den
Schlüsselrohling hervorzuholen und ihn so weiter zu bearbeiten, dass er zuletzt zu einem passenden
Schlüssel für das Feuerwehrhaus wird, und der Brand gelöscht werden kann?

Welche  Möglichkeit  hat  er  dann,  wenn er  sieht,  dass  die  Menschen  auf  die  ihnen  zur  Verfügung
gestellten Möglichkeiten nicht zugehen, und wenn er realisieren muss, dass alles, was er den anderen
passiv  gibt,  von  dieser  Schreckensgestalt  der  Passivität  verschlungen  wird,  die  dem  Menschen
suggeriert, dass er sich selber wichtiger nehmen soll als die Welt?
 
Er wird eine immer tiefer gehende menschliche Verzweiflung in seiner Seele fühlen, wenn er erkennt,
dass der Mensch das ihm Verliehene nicht verantwortlich weiter entwickelt, sondern nur in sein altes
Bindungssystem hineinorganisiert und sich darin bequem einrichtet. Er wird einen unaussprechlichen
Schmerz in sich fühlen, wenn er erkennen muss, wie die den Menschen gezeigten Wege von diesen für
die Aufrechterhaltung ihrer Bindungen missbräuchlich und damit für die Selbstzerstörung verwendet
werden.  Denn  vor  seiner  Seele  steht  in  drastischen  Bildern  das  unendliche  Leid,  die  unendliche
Zerstörung und das Höllenfeuer,  welche die Seele im Nachtodlichen erlebt,  die das Wissen darum
erhalten hat,  wie ein Schlüssel für die Entwicklung der Menschheit geschmiedet  werden kann und
dieses  Wissen  doch  nur  für  das  eigene  Wohlbefinden  verwendet  und  es  damit  der  Menschheit
vorenthält. Er sieht – wie Rudolf Steiner es einmal beschrieb – wie jener Mensch im Nachtodlichen mit
Grauen erkennen muss seine Selbstsucht, seine Egoität und wie er tatenlos mit zu gesehen hat, wie die
Welt verbrannte, obwohl er den Schlüsselrohling bei sich trug, und wie er darob erkennen muss, wie er
sich in jener Egoität und Hässlichkeit selbst von dem Strom der Weltenentwicklung ausgeschieden hat,
ja wie jener Strom der Weltenentwicklung jetzt ohne ihn weiter geht, während er unter ihm begraben
zurückbleiben muss  (Anmerkung 3).

Indem er das sieht und erkennt, muss er dort, wo er sieht, dass der Mensch das Empfangene nicht
verantwortungsvoll entgegennimmt, sich sein eigenes Tun und Handeln verbieten und erkennen das
Gesetz: Dass kein Mensch die Weltenrettung alleine vollziehen kann. Er muss das Gesetz beachten,



dass  jene  Welt  erst  dann  durch  die  Entwicklung  gerettet  werden  kann,  wenn  sich  die  einzelnen
Menschen allmählich anhand von unsäglichem Leid auf der einen Seite und dem, was die geistigen
Menschheitslehrer der Welt zur Verfügung stellen auf der anderen Seite aufrichten. Sie müssen sich
dazu aufrichten, das selbstzerstörerische Wesen der Bindung in sich anzuschauen, welches ihnen vom
geistigen Lehrer gezeigt wurde, und dieses durch einen entschlossenen Schritt der Selbstüberwindung
aus sich ausscheiden.  So muss der  geistige Lehrer,  nachdem er  alles  ihm zur  Verfügung stehende
Wissen den Menschen anvertraut hat, erkennen, dass er nichts mehr in diesem Leben tun kann, ja dass
alles  Tun,  welches darüber  hinaus geht,  dem Menschen die  Möglichkeit  der  eigenverantwortlichen
Entwicklung nehmen würde und ihm – dem Initiierten – auf zerstörerische Weise den Status dessen
geben  würde,  der  die  Verantwortung  für  die  Menschheit  übernimmt,  statt  sie  zur
Verantwortungsfähigkeit zu führen. Er wird deshalb überall dort, wo er durch die Unterlassungen seiner
Mitmenschen  in  ein  Tun  und  Handeln  getrieben  werden  soll,  welches  den  Menschen  von  der
Notwendigkeit  der  zu  leistenden  Selbsterkenntnis  entbinden  würde,  da  es  ihnen  die  zu  leistenden
Schritte abnehmen würde, das Gefühl in seinem Körper erleiden, wie wenn er in heiße Flammen und
Höllengluten hinuntersteigt.  Dieses Gefühl wird sich ihm - wo immer er durch die Unterlassungen
genötigt  werden soll  diese Schwelle zu überschreiten -  als  eine flammende Kraft,  die seinen Leib
allmählich verzehrt, von außen aufdrängen und ihn mehr und mehr ergreifen. Sie wird zwar nicht sein
Zentrum  berühren  können,  aber  im  gleichen  Maße,  als  die  Schritte  der  Erkenntnis  von  seinen
Mitmenschen nicht erarbeitet und getan werden, sein irdisches Wirken zunehmend verunmöglichen.
Die Krankheit, die seinen Leib verzehrt, wird Ausdruck sein seines starkmütigen Entschlusses, seinem
höchsten Ideal treu zu bleiben. Dieses ist: Den Menschen äußerlich nur so weit an die Hand zu nehmen,
als dieser bereit ist durch geistige Entwicklung durch ein geistiges Zugehen auf den Lehrer selbständig
in die Verantwortung zu treten. Die Krankheit wird ihm zuletzt alle Grundlagen des irdischen Lebens
entziehen müssen,  solange in  der  Umgebung nicht  genügend Menschen sind,  die jene Schritte der
Selbstüberwindung  zu  tun  bereit  sind.  Damit  stellt  die  Krankheit  des  Initiierten  zugleich  die
Aufforderung an die Welt dar, in ihrer innersten Bedeutung verstanden und für einen Schritt zu einer
größeren  geistigen  Verantwortungsübernahme  in  Richtung  des  vom  Lehrer  ausgehenden  Impulses
genutzt zu werden. Damit haben diejenigen, die ihm nahe stehen und die von dem Initiierten Lernenden
und  heilend  oder  lehrend  Tätigen  ihrerseits  die  Verantwortung  dieser  Aufforderung  bestmöglich
nachzukommen. Dies können sie tun, indem sie die geistigen Hintergründe der Erkrankung des Lehrers
nach all ihren Möglichkeiten zu verstehen und zu erforschen suchen, auf dass dadurch im näheren und
weiteren  Umfeld  des  Initiierten  durch  die  entsprechende  Zielausrichtung  die  nötigen
Entwicklungsschritte der Menschheit, die geeignet sind, die Erkrankung des Lehrers zu überwinden, im
bestmöglichen Sinne getan werden können. 

In der Seele des Initiierten selbst wird das Empfinden leben: Ich muss jetzt schweigen, ich kann hier
nichts Äußeres mehr sagen, da ich alles gesagt habe. Denn wenn ich so weiter machen würde, würden
die Menschen alles,  was ich ihnen gebe,  nur für ihre Bindung und damit  für die Selbstzerstörung
verwenden. Schließlich habe ich jetzt folgendes erkannt: Wenn ich die geistigen Notwendigkeiten noch
einmal aussprechen würde, obwohl ich weiß, dass der andere sie viele viele Male von mir gehört hat
und  deshalb  die  Möglichkeit  hat  darauf  zuzugehen,  wenn  er  nur  bereit  ist,  die  Bindung,  die  er
wichtiger nimmt als die Weltenentwicklung, in ihrer zerstörerischen Kraft zu erkennen, dann nehme ich
dem  anderen  die  Möglichkeit  seine  eigene  selbstzerstörerische  Bindung  in  seiner  Seele  in  ihrer
Hässlichkeit  zu  erkennen  und  loszulassen.  Ich  darf  ihm  diese  Möglichkeit  nicht  nehmen,  da  die
Erkenntnis  der  Hässlichkeit  und  Zerstörungskraft  der  Bindung, die  besagt: Nimm  Dich  selbst
wichtiger  als  die  Welt!  Voraussetzung  für  die  Selbsterkenntnis  und   Entwicklung  des  anderen
Menschen ist. Nehme ich ihm diese Möglichkeit der Selbsterkenntnis, so spreche ich seiner Seele die
Möglichkeit und das Recht auf Entwicklung ab und zerstöre sie damit. Deshalb muss ich selbst dort,
wo ich erkenne, dass der Mensch seine materiellen Grundlagen auf Erden vollständig zu vernichten im
Begriff ist und mangels Zugehen auf die geistigen Möglichkeiten die Welt in einen atomaren Krieg
hineinsteuert,  dieser Erkenntnis treu bleiben.  Weiß ich doch,  dass es besser ist,  wenn der Mensch
seinen Körper vernichtet, auf dass die Seele hieran einmal erwachen kann, als wenn er seine Seele
auslöscht!



„So aber deine Hand oder dein Fuß dich ärgert, so haue ihn ab und wirf ihn von dir. Es ist besser, dass
du zum Leben lahm oder als Krüppel eingehst, denn daß du zwei Hände oder zwei Füße hast und wirst
in das höllische Feuer geworfen.Und so dich dein Auge ärgert, reiß es aus und wirf's von dir. Es ist dir
besser,  daß  du  einäugig  zum Leben  eingehest,  denn  daß  du  zwei  Augen  habest  und  wirst  in  das
höllische Feuer geworfen.“  (Matthäus 18-20)

____________________________

Anmerkungen
Anmerkung 1: Der Begriff „Initiation“ kommt von dem lateinischen Wort Initiatio und bedeutet "in Geheimnisse
oder heiliges Wissen unterweisen". Der initiierte Lehrer, oder auch der in die geistigen Gesetzmäßigkeiten der
Welt  Eingeweihte,  ist  demnach derjenige,  der  durch  den  Grad  seiner  eigenen Entwicklung die  im Geistigen
angelegten geistigen Gesetzmäßigkeiten so tief erkennen und schauen kann, dass er sie dadurch in sich selbst zur
Wirksamkeit  bringt  und  damit  zu  einer  segensreichen  Kraft  werden  lässt.  Die  direkte  oder  auch  indirekte
Berührung mit einem Initiierten schafft damit eine erste Berührung mit dem Prinzip geistiger Gesetzmäßigkeiten,
die  zu  erkennen  und  zu  verwirklichen  die  geistige  Lebensaufgabe  der  Menschheit  ist.  Deshalb  führt  jede
Berührung mit der Initiation, die der Mensch den Darstellungen Rudolf Steiners zufolge im Verborgenen gesucht
hat, auf zunächst  un- oder halbbewusste Weise den Menschen dazu, dass sein Leben ab diesem Moment der
Berührung ein anderes wird. Während sein Streben bislang nur von seinen niederen Seelenanteilen geleitet war,
regt sich in seinem höchsten Seelenanteil jetzt der Wunsch danach, den geistigen Schulungsweg, der zur Initiation
führt, gehen zu lernen. In dem Moment, wo der Mensch aus seinem alten niederen Begehren diesen geistigen
Wunsch seiner Seele bekämpft oder gar zerstört, zerstört er sich deshalb selbst. Die geistige Schulung, die den
„Geistschüler“  durch  geeignete  Konzentrations-  und  Meditationsübungen  (Seelenübungen)  stufenweise  zur
Einweihung führt,   beginnt da,  „wo der Mensch in den Stand gesetzt wird, durch die Anleitung, die ihm der
okkulte (geistige) Lehrer gibt, die Temperamente, Neigungen und Gewohnheiten umzuwandeln, wo der Mensch
ein anderer wird.  Damit  kommt erst  die  Einsicht  in  die  wirkliche höhere Welt,  daß der Mensch ein anderer
Mensch wird." (Lit.: GA 096, S. 258f) Mit Initiierten sind hier in diesem Text vorrangig der Geistforscher Rudolf
Steiner, der 1861 geboren wurde und infolge ungenügender geistiger Entwicklungsschritte seiner Zeitgenossen
frühzeitig  im  März  1925  verstarb,  und  der  etwa  100  Jahre  später  im  Mai  1960  geborene,  zeitgenössische
spirituelle Lehrer Heinz Grill (https://anthrowiki.at/Heinz_Grill) gemeint.

Amerkung 2: "Die Zeit wird kommen, wo die Tätigkeit des Arztes nicht darin bestehen wird, den Körper zu
behandeln, sondern den Geist zu heilen, der dann seinerseits den Körper heilen wird. Mit anderen Worten: Der
echte Arzt wird Philosoph und Lehrer sein, mit seine Sorge wird es sein, den Menschen gesund zu erhalten und
nicht erst, wenn er krank geworden ist, seine Heilung zu versuchen. Der wahre Arzt wird nicht nur den Körper mit
Medizin, sondern vielmehr den Geist mit Grundsätzen behandeln. ......Und noch später wird eine Zeit kommen, wo
jeder sein eigener Arzt ist, je mehr er mit den höheren Gesetzen des Lebens Übereinstimmung findet und die
Kräfte seines Geistes nutzt." (Trine Waldo 1866 bis 1958)

Anmerkung 3:  Rudolf Steiner über das nachtodliche Erleben des Menschen, der die ihm gebotenen geistigen
Entwicklungsmöglichkeiten nicht ergriffen hat: „Mit alledem, was du da unterlassen hast, wirst du gefesselt sein
an die untergehenden Kräfte der Erde; das wird dich fesseln wie mit ehernen Banden an alles das, was die Erde
in ihre Zerstörung hineintreibt. - Was wir an Unterlassungssünden haben in bezug auf unser Denken, das sagt
uns: Weil du diese Unterlassungssünden hast in bezug auf dein Denken, wirst du nicht die Möglichkeit finden,
eine Harmonie herzustellen zwischen deinem Willen und deinem Fühlen. - Und was wir in bezug auf unser Fühlen
unterlassen haben, das sagt uns: Es wird das Weltenwerden über dich hinwegschreiten. Du hast nichts getan, um
von dir selber aus dem Weltenwerden etwas hineinzufügen; daher wird dasjenige, was dir das Weltenwerden
gegeben  hat,  von  diesem  Weltenwerden  genommen  werden,  und  dieses  Weltenwerden  wird  so  über  dich
hinwegschreiten, wie wenn du überhaupt nicht dagewesen wärest. - So sehen wir getrennt vor uns stehen alle die
Kräfte, mit denen wir an die Erde gefesselt sind, und wir sehen das Weltenwerden über uns hinwegschreiten, weil
wir selber nichts getan haben durch unsere eigene Arbeit. Dann fühlen wir an dieser Grenze, wie die Kräfte, die
uns an die Erde fesseln, und die Kräfte, die über uns hinwegschreiten, dasjenige, was unser eigenes wahres Wesen
ist, auseinanderreißen. Was wir selber in unserer Seele unterlassen haben, wird zu seelenzerstörenden Kräften.
Wir  fühlen  unsere  Unterlassungssünden in  diesem Momente  des  Vorbeischreitens  an  dem kleinen  Hüter  der
Schwelle  als die Zerstörer an unserem Seelendasein. Nur eines kann uns in diesem furchtbaren Momente fähig
machen zu  bestehen,  und  das  ist,  wenn  wir  uns  selber  das  Gelöbnis  geben,  in  der  Zukunft  nichts  mehr  zu
unterlassen.“ Rudolf Steiner GA 119)

https://anthrowiki.at/Einweihung#Literatur
https://anthrowiki.at/Heinz_Grill
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_096.pdf#page=258&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_096.pdf#page=258&view=Fit
https://anthrowiki.at/Einweihung#Literatur

