Der Zusammenhang von Krieg, Spiritualitiat, Entwicklung und Initiation

Gedanken zur Zeitenlage und den sich daraus ergebenden geistigen
Entwicklungsnotwendigkeiten im Juni 2024

., In demjenigen, dessen Bewusstsein mit gefesseltem Interesse an den Gegenstinden seiner Sinne héingt,
bildet sich Haftung an diese. Aus der Haftung kommt das Verlangen und aus Verlangen Zorn. Zorn fiihrt zur
Verwirrung, der Verwirrung folgt Verlust der Erinnerung. Hierdurch wird die Vernunft zerstort. Durch die
Zerstorung der Vernunft geht zuletzt der Mensch selbst zugrunde *

- Die Bhagavad Gita in einer Ubersetzung von Sri Aurobindo, Kapitel II, Verse 62 und 63-

Die Darstellung zeigt den gottlichen Lehrer Krishna bei der Unterweisung seines Schiilers Arjuna. Arjuna hat im Kampf gegen die Welt der
Bindungen und inneren Abhiingigkeiten aufgegeben und kann sich nur noch durch die Hinwendung an seinen gottlichen Lehrer, der ihm die
Weisheit der Selbstiiberwindung lehrt, zu seinem Selbst aufrichten.

Die Bindungen beriihren und behaften die Seele, die Sinne und schirmen das Denken und
Fiihlen vor einem lichten sonnenhaften Interesse ab. Diese Verhaftungen, die vielseitig in
ihren Formen sind, haben alle gemeinsam jenen Charakter der abschirmenden, klebenden,
sich verwickelnden Beriihrungen. Die Seele kann dann nicht mehr sehen und nicht mehr
atmen. Ein Ziel zu denken und wollen wird schwer.

(Aus einer Meditation von Heinz Grill vom Mai 2024)

Liebe Mitmenschen,

vor einiger Zeit sah ich einen Dokumentarfilm iiber die Zerstorung Dresdens am 13.Februar 1945. Die
Bilder und Filmaufnahmen des von britischen Kampfbombern entfachten Infernos, die jene aus der
Luft aufgenommen hatten, sind mehr als erschiitternd. Eine scheinbar bliihende Grof3stadt, die bis zu
diesem Zeitpunkt den Schrecken des weit vorangeschrittenen Krieges noch kaum an sich herangelassen
hatte, in der ungeachtet aller Zerstorungen und Vernichtungsziige da drauflen an der Front oder in den
Konzentrationslagern noch immer Oper, Theater und Museen im vollen Gang waren, eine Stadt in der
sich die Menschen weit entfernt von jedem Krieg wéhnten, der schon weite Teile Europas in Schutt und
Asche gelegt hatte, fiel mit all ihren Kulturschédtzen dem durch tausende von britischen Brandbomben
entfachten Feuersturm zum Opfer. Uberlebende Zeitzeugen berichten, wie noch wenige Momente vor
dem Angriff gemeinschaftlich ausgelassen Fasching gefeiert wurde, ja wie man seine Hauser mit
Luftschlangen und Girlanden zu verschonern suchte und die Kinder sich scheinbar fréhlich und sorglos
in ihren Faschingsverkleidungen zum Spielen nach drauflen begaben... Als dann die ersten Sirenen
ertonten, da zog man sich vorsorglich wie gewohnt in die gefiihlt sicheren Keller der Gebdude zuriick
um den Alarm abzuwarten. Sorge fiihlte man dabei nur marginal, hatte man doch schon oftmals
miterlebt, wie die Kampfbomber nach der Bombardierung der einen oder anderen Waffenfabrik in der
Region wieder abzogen und das Leben in der Stadt weiter gehen konnte. So wihnte man sich auch in
jener Nacht in den préparierten Kellern sitzend in Sicherheit, Wie aber ging es den Menschen, als sie
plotzlich ohrenbetdubende, heulende, berstende, prasselnde Gerdusche iiber sich hereinbrechen horten,
und in all dem Beben, Drohnen, Riitteln und Stofen rings um sie her schlieBlich der Rauch und Qualm
in die engen Keller einzudringen begann? Manch einer versuchte sich noch noch drauflen zu retten, sah
sich aber angesichts iliberwiltigender Feuerwalzen, die ihn auf allen Seiten umgaben, zum Riickzug
gezwungen. Ein Augenzeuge berichtet, wie eine fliichtige Frau mit ihrem Kind auf dem Arm durch die



Macht des Feuersturm plotzlich mitsamt ihrem Kind in die Luft gewirbelt wurde und wie in Gestalt
eines Engels davonschwebte bis sie die Flammen verschlangen. Nur wenige liberlebten das Inferno.
Die allermeisten erstickten in der Feuersbrunst in ihren Kellern. Heute ist die Zeit gegeniiber diesen
vergleichsweise noch harmlosen Zerstorungskréften, die die Vernichtung Dresdens organisierten,
militdrisch weit vorangeschritten und doch erkennt kaum einer von uns, was die Stunde geschlagen
hat...

...Der Mensch der Gegenwart ist im Begriff sich selbst zu zerstéren. Die Verhaftung an dasjenige, was
man das eigene Subjekt mit all seinen Begehrlichkeiten, Wiinschen und Eitelkeiten nennt, schirmt den
Menschen von einer wirklichen Beziehungsaufnahme zur Welt ab und verhindert damit, dass der
Mensch unter Zuriicklassen alles Personlichen die notigen geistigen Schritte tut. Der Hedonismus und
die Verhaftung an die Gegenstéinde, die ihn zugleich daran hindern, die geistigen Notwendigkeiten zu
erkennen, steuern ihn damit in die Ausloschung seines Selbstes.

Das Wesen der Verhaftung in der Seele zu erkennen und zu iiberwinden, und sich zu den wirklichen
Menschheitszielen aufzurichten, stellt demnach in einer Zeit, in der ein kleinster Funke geniigt das
atomare Pulverfass in Europa zur Explosion zu bringen, auf dass die verloren gegangenen Seelen der
Menschen einmal zum Erwachen kommen konnen, die allergrofite und wichtigste Zeitenforderung dar.

Der Mensch weil}, dass die gegenwirtige Menschheitskatastrophe, die uns an den Abgrund eines
atomaren Infernos gebracht hat, wie jede Krise der Menschheit einen Sinn erfiillt. Worin aber liegt der
Sinn jeder Krise und Krankheit?

Krankheiten und Krisen wollen eine in uns bestehende Bindung sichtbar machen, die die Seele und die
Sinne tatséchlich blind macht flir dasjenige, was ihr als neue heilsame Erkenntnis bereits vorgefiihrt
worden ist. Ja eine Krise erleidet der Mensch immer dann, wenn er durch eine direkte oder indirekte
Beriihrung mit dem geistigen Prinzip der Initiation (Anmerkung 1) zu einer neuen heilenden Erkenntnis
hingefiihrt wurde, ohne sich noch wirklich eigenstindig zu dieser Erkenntnis aufzurichten. Die
Bindung hélt ihn davon zuriick auf den empfangenen Initiationsimpuls so zuzugehen, dass er ihn in
seinem ganzen Wert erkennen und daran seinen Willen entziinden kann. Indem der Mensch also —
obwohl er zu einer neuen notwendigen Erkenntnis gefiihrt wurde — nicht entschlossen auf diese zugeht
um sie in seiner Seele zu einem Wert werden zu lassen, sondern stattdessen sein Leben im alten Sinne
weiterfiihrt, tritt ihm die Krankheit in den Weg und sucht durch Leid jenes Alte dem Menschen zu
nehmen.

Krankheiten und Krisen miissen deshalb als eine Kraft verstanden werden, die dem Menschen sagen
will: ,, Stopp,; hierhin darfst Du nicht zuriick, da du dich sonst in deiner Beziehung zum Geistigen
verlieren wirst! Gehe stattdessen vorwdrts, suche die halb vergessen oder verloren zu gehen drohende
Erkenntnis und lerne so auf sie zuzugehen, und dich in der richtigen Anerkenntnis und Hingabe zu ihr
aufzurichten, dass sie allmdhlich auch in dir zu leben beginnen kann und immer stirker integraler
Bestandteil deiner Seele wird!*

Krankheiten und Krisen sind in diesem Sinne wie eine Art Stein des Anstof3es. Sie 16sen aber nicht das
Problem der Bindung, ebensowenig wie sie in der Lage sind, von sich aus den Menschen zu der vom
Geiste her an ihn heran treten wollenden, verloren zu gehen drohenden Erkenntnis anzuheben.

Krankheiten und Krisen nehmen uns keine Arbeit ab, sondern verschaffen uns diese, sie machen uns
die Notwendigkeit dieser geistigen Arbeit sichtbar. Sie stellen damit die Aufforderung dar, die einmal
erfahrene geistige Erkenntnis, nun immer vollbewusster vor das Bewusstsein zu stellen, so dass diese
zu einer immer tieferen Weisheit im Menschen heranwachsen kann. Dieser Aufforderung, die in der
Krankheit, und in der Krise der Welt an uns herantritt, will Folge geleistet werden; diese geistige Arbeit
will getan werden, da der Mensch sich ansonsten selbst zerstort, wenn er sich von den Bindungen
davon abhalten ldsst, diese Arbeit zu tun, obwohl er um die Notwendigkeit jene hinter sich zu lassen
weil.



In der Bhagavad Gita wird diese geistige GesetzmifBigkeit mit den diesem Text vorangestellten Worten
beschrieben (siehe oben).

Welche Rolle aber spielt in diesem Zusammenhang der initiierte geistige Lehrer, der die Aufgabe des
Arztes fiir das Ganze der Menschheit hat, wenn man die Rolle des Arztes nur in der richtigen Weise
versteht (Anmerkung 2)?

So wie die Krankheit, so kann uns auch nicht jener Lehrer oder im Generellen ein Arzt — wenn er im
rechten Sinne titig ist - die zu leistende Arbeit abnehmen, wenn dies auch die grofite Versuchung
desselben ist, die an ihn herantreten will, und der er — solange er sich dessen noch nicht vollbewusst ist
— auch deshalb immer erliegen wird. Denn der Mensch, der mit dem unbewussten Begehren
imprégniert und infiltiert ist einen geistigen Lehrer wie auch einen Arzt zu finden, der ihm die Arbeit
abnimmt, wird in seinem niederen Bindungswesen eben dies vom Arzt oder Lehrer immer wieder
entgegen dem eigentlichen Entwicklungsbediirfnis seiner Seele verlangen.

., Nimm mir die Arbeit ab selbst auf den Geist zugehen zu miissen; gib mir den Geist, auf dass ich an
ihm teilhaben kann!*“ so ruft er in seinem niederen, aus tausendfachen Suggestionswirkungen
gestrickten Ich jenem Lehrer immer wieder zu, wihrend der hochste Seelenanteil, aus dem heraus er
sagen mochte: ,, Lehre mich in der rechten Weise die volle Verantwortung fiir mein Leben und die
Entwicklung der Menschheit zu iibernehmen!* von dem Getdse der niederen Seele iibertont und
ausgeloscht wird. So kann das eigentliche Seelenziel des Menschen nicht in die Realisation finden.
Denn dieses Ziel wire: Das, was wir bislang als Ich empfinden, hinter uns zu lassen, um in einem
neuen Selbst zu erscheinen, welches geboren wird aus der Beziehung zur Welt und aus dem Erkennen
dessen, was aus dem Geistigen als Notwendigkeit herantreten will. Indem der Mensch also den Geist
wie auch die Heilung passiv erhalten mochte, fixiert er sich an seine niederen Seelenanteile und
zerstort damit seine eigene Selbstwerdung. Wo er aber seine Selbtwerdung zerstort, 16scht er sich
dadurch immer mehr selber aus. Die Kirche lehrt dem Menschen, der Christus sei auf die Erde
gekommen und am Kreuz gestorben um dem Mensch die geistige Arbeit der Erlésung abzunehmen.
Damit sagt sie, dass das Seelenheil in passiv hoffender, bittender und betender Weise allein zu erlangen
sei. So tont es nach jahrhundertelanger Pragung dieser Suggestion in unseren Seelen: der Arzt, der
Therapeut, der geistige Lehrer sind dafiir da, mir eine geistige Arbeit abzunehmen. Sie sollen mich von
der zu leistenden Arbeit entlasten, da ich mich selbst in Folge obiger Kirchensuggestion zu dieser
Arbeit nicht in der Lage fiihle!

Was aber wenn der geistige Lehrer dieser Versuchung, die da an ihn herangetragen wird, erliegt? Téte
er dies da, wo er erkannt hat, dass er das nicht darf und aus seinem hoheren Selbst deshalb nicht kann,
da kein Mensch in der Lage ist dem anderen Menschen den in seiner Seele lebenden Wunsch nach
Entwicklungsarbeit abzunehmen, so wiirde er sich als geistiger Lehrer zerstoren, da er gegen das
hochste Gebot des Initiierten verstoen wiirde, den anderen Menschen in seiner Entwicklung hin zum
Geistigen zu fordern.

Was aber kann er tun, wenn er sicht, dass die Menschheit sich in ihren Bindungen selbst zerstort? Was
bleibt ihm zu tun iibrig, wenn er sieht, wie der Mensch jene Bindungen und damit auch dasjenige, was
er bislang als ,,Ich“ empfindet, wichtiger nimmt als die geistigen Entwicklungsnotwendigkeiten, die
aus der Welt an den Menschen herantreten wollen? Was hat er noch fiir Moglichkeiten, wenn der
Mensch die von ihm zur Verfiigung gestellten geistigen GesetzmaBigkeiten und die damit verbundenen
Entwicklungsnotwendigkeiten zuriicksto3t?

So wie einst der Christus, nachdem er alles Wissen um die geistigen GesetzméBigkeiten durch
authentisches Vorleben der Welt zur Verfiigung gestellt hatte, zu Pilatus nur noch sagen konnte: Das
kann nicht ich sagen, das musst Du sagen, als jener ihn fragte, ob er Gottes Sohn sei, wihrend seine
Jiinger schwiegen, so kann auch der initiierte geistige Lehrer duferlich nichts mehr tun. Vielmehr
muss er sich dort, wo er die durch die tausendfachen Erwartungen der Menschen genéhrte Versuchung
von auflen an sich herantreten fiihlt, alles duflere Handeln untersagen um dieser Versuchung nicht zu



entsprechen. Er kann nur bemerken, wie jene Versuchung in Form des Begehrens der Menschen in den
eigenen niederen Bindungen und Bediirftigkeiten vom Lehrer gendhrt zu werden, von aullen an ihn
herantreten will, und er kann sich dazu entschlieen jenes nur noch ruhig geistig zu betrachten und zu
erforschen. Fiittere mich! So ruft ihm die Menschheit in ihrem niederen Ich entgegen. Lass mich
unentwickelt bleiben und mich an deiner miitterlich fiirsorglichen Brust saugen oder aber: Ziichtige
mich und lass mich Genuss in Deiner viterlich strengen mahnenden Fiirsorge erleben! So ruft es ihm
aus tausendfachen Miindern entgegen.

Wie aber soll er jenen Forderungen auf konstruktive Weise entgegentreten, auf dass dem Menschen, der
so fordert, die Moglichkeit gegeben werde, sich aus eigenem Erkennen heraus von seinem niederen Ich
zu befreien und sich zum eigenstindigen geistigen Erkennen aus dem Selbst heraus aufzurichten?

Einer der groBten Denkfehler und damit Suggestionen, denen wir als Mensch unterliegen, und den ich
auch selbst in seinen verborgensten Anteilen erst kiirzlich bei mir entdeckte, besteht darin, dass wir
meinen, der Lehrer konne alles alleine 16sen, konne uns also die Losung, wie wir das niedere Ich
iiberwinden, einfach auf passive Weise geben. So riihmen die einen Rudolf Steiner dafiir, dass er auf
der Weihnachtstagung 1923/24, ein gutes Jahr vor seinem Tode, den heroischen Entschluss gefasst
hatte, die duflere Verantwortung flir die von niemand wirklich bis dato verantwortlich gefiihrte
anthroposophische Gesellschaft zu iibernehmen. Die anderen sehen in der Notwendigkeit Steiners
diesen Schritt zu tun eine groBe Tragik, hatte er doch selbst gesagt, dass er diese Entscheidung gefillt
hatte ohne sich sicher zu sein, wie diese von der geistigen Welt aufgenommen werden wiirde. Was aber
fehlt, ist in beiden Fillen die Erkenntnis, dass Rudolf Steiner hier nicht anders konnte, als in eine
notwendige Verantwortungssphire hineinzugehen, die ihn in dem Moment, wo kein anderer sich
diesem Schritt in vollumfanglicher Verantwortungsiibernahme anschloss, zerstoren musste. So hitte es
eines zweiten voll verantwortlichen Menschen bedurft, der entweder aus einer eigenstindigen
Erkenntnis und Entschlossenheit heraus gesagt hitte: Nein, Herr Doktor, dies ist nicht Ihre Aufgabe.
Bleiben Sie bei der geistigen Arbeit, die Sie fiir die Menschheit zu tun haben. Die Organisation der
Gesellschaft, das werden wir aus der rechten Beziehung zu den von lhnen gegebenen Inhalten selbst
verantwortlich tun! oder aber nach dem Entschluss Steiners die Fiithrung der Gesellschaft zu
iibernehmen voll verantwortlich an seine Seite getreten wére um diese Aufgabe mit ihm geistig bis ins
Irdische durchzutragen, statt sich entspannt und voller falscher Bewunderung der GroBe Steiners
zurlickzulehnen, da ja der Doktor jetzt diese Aufgabe trigt! Die Erkenntnis, dass kein Mensch — und
wenn er noch so hoch eingeweiht ist - eine von ihm vertretene Erkenntnis auf Erden alleine zur
Realisation bringen kann, sondern mindestens einen zweiten voll verantwortlichen Menschen braucht,
auf dass diese Erkenntnis sich auf Erden bleibend manifestieren kann, erscheint hier wesentlich. Sagte
doch der Christus selbst zu seinen Jiingern den Satz: ,, Weiter sage ich euch: wo zwei unter euch eins
werden, warum es ist, dass sie bitten wollen, das soll ihnen widerfahren von meinem Vater im
Himmel. Denn wo zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen. “
(Matthaus 18-20)

Eben diese Suggestion, der initiierte Lehrer konne den Geist alleine auf Erden manifestieren und
brauche uns allenfalls in einer passiv dienenden Weise dazu, entstammt aber genau jenem verborgenen
Wunsch, nach dem wir uns selbst und damit unsere Passivitdt wichtiger nehmen mochten als die Welt.
Wihrend wir den Lehrer sich abmiihen lassen, lehnen wir uns selbst bequem zuriick. Indem wir aber
nach einem Weg begehren, der uns auf passive Weise von unseren Bindungen befreit und uns zum
hoheren Selbst fiihrt, begehren wir aus der Macht der niederen Bindungen heraus und weigern uns die
Arbeit zu tun, die zur Uberwindung der Bindung nétig ist. Wir erkennen nicht, dass wir in dem
Moment, wo wir uns zu einer einmal erfahrenen Erkenntnis nicht aufrichten, das heift diese nicht
durch die rechte Hingabe, Verehrung und Verantwortungsiibernahme in uns zum hochste Mal3stab
unseres Handelns werden lassen, einen uns gegebenen Schliisselrohling zur Weltenerlésung von uns
werfen und uns damit am Verfall der Welt schuldig machen, statt ihn entschlossen weiter zu bearbeiten.
In diesem Moment stellen wir damit unser kleinlich personliches ,,Ich-Bediirfnis®, welches den
Schliissel gerne empfangen mdchte ohne ihn aber weiter zu bearbeiten, hoher als die Notwendigkeiten
der Welt. Damit aber miissen wir auch den Lehrer und mit ihm den Geist, aus dem heraus jener Lehrer



uns aus innerer Verpflichtung gegeniiber unserem Entwicklungspotential an jenes erinnert und uns
zugleich die Gefahren aufzeigt, die entstehen, wenn wir den geistigen Weg von uns stoen, zuletzt
verleumden. Da wir selber nicht anschauen wollen, dass wir es sind, die den vom initiierten Lehrer
kommenden Inhalt von uns stoflen, da wir unsere Bindungen wichtiger nehmen als die Welt, projizieren
wir diesen Schatten unserer eigenen Seele zuletzt auf den Lehrer, indem wir ihm vorwerfen er wiirde
uns tberfordern, uns im Stich lassen, von sich weisen oder uns nicht in der rechten Weise unterstiitzen.
Die Forderung und Erwartung an den Geistlehrer, dass er als ersehnter Messias oder Erloser kommen
moge, um uns aus unserer Misere heraus zu helfen, ja der sich im Verlauf aufgrund der fehlenden
Bereitschaft desselben, dieser passiven Heilserwartung zu entsprechen, einstellende versteckte oder
offene Vorwurf, dass alles, was man bei ihm gelernt habe, ja doch nichts niitze, da man ja doch immer
wieder Krankheit und Leid erfahre, stellt damit eine schwerwiegende Projektion dar, durch die der
Mensch seine Verbindung zum Geist sowie die damit verbundenen Entwicklungsmoglichkeiten und
damit sich selbst zerstort. Damit aber schafft er durch die Zerstorung seines Selbstes auch die
Grundlage fiir eine dullere Zerstorung, wie sie sich damals nach dem Tode Rudolf Steiners im zweiten
Weltkrieg widerspiegelte, und jetzt im Zuge des Nicht Zugehens auf den Initiierten Heinz Grill zum
dritten Weltkrieg konstelliert. Diese Forderung an den Geistlehrer erscheint charakteristisch fiir die
generelle Erwartung, die der Mensch heute an seine Mitmenschen hat. Der Mensch denkt seine
Mitmenschen letztlich fiir seinen Nutzen, er beurteilt sie danach, ob er sie nutzen kann oder ob sie ihm
schaden. Er erwartet einen Nutzen von ihnen ohne sich seiner Verpflichtung, jenen auf die richtige
Weise d.h. auch durch sein Vorbild zu ihrer Entwicklung zu verhelfen bewusst zu werden. Er glaubt die
anderen Menschen seien zu seiner Entlastung da, damit er es damit in der Welt leichter haben moge; er
verkennt dabei, dass diese nur da sind, um ihn in seiner Verantwortungsfahigkeit zu fordern.

Wie oft habe ich diesen Satz in der jliingeren Vergangenheit auch mir gegeniiber auf versteckte oder gar
offene Weise horen miissen von Menschen, die durch eine Unsumme an Gesprichen vielfache
Heilungen, Anregungen, Meditationsméoglichkeiten und Ubungswege kennengelernt hatten, durch die
sie sich selbst in die Lage versetzen héitten konnen, ihre Bindung und damit auch Krankheit und
Selbstzerstorung durch die Anerkenntnis der Initiation und durch ein konsequentes Zugehen auf den
thnen zur Verfligung gestellten Schulungsweg zu transzendieren: Herr Doktor, ich bin unzufrieden, es
geht nicht voran! Oder aber: Ich glaube es bringt gar nichts, dass ich zu Ihnen komme! sagten
Menschen zu mir, die schon lange nicht mehr am Leben wiéren, wenn sie nicht mit Hilfe all dieser
Anregungen schon wiederholt lebensbedrohliche Krisen iiberwunden hétten.

Ich hatte aber den Fehler gemacht zu fragen, wie es ihnen ergangen war, und mich damit an den
niederen Seelenanteil der Menschen gewendet, statt direkt die Frage in den Vordergrund zu stellen:
,,Sind Sie gut vorangekommen mit der geistigen Arbeit? “ und damit den hoheren Anteil in der rechten
Weise anzusprechen. Als ich darauthin offensichtlich zu gutgldaubig und in Verkennung des mit diesen
Worten verbundenen Projektionsvorwurfs auf mich sagte: Ja, wenn es nicht gut voran geht und wir
spiiren das, dann ist das ja gut, da wir dann uns noch einmal bewusst werden konnen, was es braucht,
damit es voran geht...und wenn Sie das Gefiihl haben, dass es nichts mehr bringt, wenn Sie zu mir
kommen, dann ist das natiirlich tatsdchlich wahr, solange Sie die Anregungen, die Sie hier bekommen,
noch nicht eigenstindig weiterentwickeln! Weiter fragte ich dann: Wie ist es Ihnen denn mit der
Meditationsaufgabe ergangen, die ich Ihnen beim letzten Gesprich gegeben hatte? Da schlug mir
angesichts dieser Frage das blanke Entsetzen und ein versteckter, kaum merklicher Hass aus den Augen
oder der Stimme meines Gegeniibers entgegen, den ich erst lange nach diesem Gespriach erkannte.
Diese riihrten aus der Tatsache, dass mein Gegeniiber von der ihm gegebenen Aufgabe rein gar nichts
mehr wusste, geschweige denn diese weiter gepflegt hatte, und nun das damit verbundene Erschrecken
nicht ins Bewusstsein nehmen wollte. Und wihrend ich noch darauf hoffte, dieses Entsetzen konne
jetzt zur rechten Selbsterkenntnis beim anderen filhren und ihn wieder zuriick auf den Weg der
geistigen Arbeit und damit der Entwicklung seiner Potentiale bringen, befand ich mich wieder im
falschen Gutmenschentum und iibersah derweil das Wesen, welches die Bindung wichtiger nimmt als
die Entwicklung und deshalb das Erfahrene lieber von sich stoft als sich zu ihm aufzurichten. Denn im
Verlauf erfahre ich von manchem Patienten, er hitte sich nun fiir einen anderen Weg entschieden und
lieBe dem Doktor z.B. ausrichten, mit thm stimme wohl etwas nicht mehr, da er immer dann, wenn er



von Italien aus einer Begegnung mit Heinz Grill zuriickkédme, so seltsame Dinge rede.... So muss ich
immer wieder mit Grauen erkennen, wie Menschen — die so viel an Moglichkeiten empfangen hatten
und damit ein so riesiges Entwicklungspotential gehabt hitten, welches sie der Menschheit zur
Verfiigung hitten stellen kdnnen — sich nun selbst verleugnen und damit auch den Lehrer und dessen
Quelle verleumden. Damit aber 16schen sie sich in all ihrem Potential aus, statt jenes der Welt durch
eine verantwortliche Weiterentwicklung des Angelegten zur Verfiigung zu stellen.

Fiir mich verstand ich, letztlich durch die derzeitige Krankheit des Initiierten Heinz Grill, der seit
langem die Notwendigkeit lehrt die Bindungen im Menschen zu erkennen und anzuschauen, dass es
nun an mir ist, dem Menschen, der sich selbst verleugnet, nichts mehr passiv abzunehmen, was ihn in
seiner Entwicklung hindert. Stattdessen wird es darum gehen in solchen Féllen aus ruhiger Distanz und
duflerem Entzug nur noch ruhig mitzufiihlen wie dasjenige, was ihn hindert auf den Geist zuzugehen,
seiner Seele eine schwere Biirde verleiht. Die Aufgabe die Biirde zu erkennen, muss beim Menschen
bleiben, und kann ihm von niemandem abgenommen werden. SchlieBlich kann nur die im Leid
errungene Selbsterkenntnis zu dem Entschluss fiihren, jene Biirde allmihlich durch miihevolle geistige
Arbeit und den richtigen Dienst an der Menschheit abstreifen zu lernen.

Indem also der Mensch dieses Potential der geistigen Entwicklung und Selbsterkenntnis in sich
ausloscht und aus Selbstverleugnung auch die geistige Quelle, die zu ihm bislang geflossen ist,
verleumdet, schleicht sich ein verborgener Hass gegen das Geistige in seine Seele hinein. Er beginnt
seine eigenen Fehler auf die anderen Menschen und seine Lehrer zu projizieren, weil er nicht seine
eigene Bindung loslassen will. Diese suggeriert ihm, den Geist passiv erhalten zu konnen, und ldsst ihn
die aktive Verantwortungsiibernahme fiir den Geist verweigern. So wendet er sich damit vom Geiste ab
und ldsst den Lehrer in seinem Bemiihen alleine. Jenem bleibt nichts anderes mehr iibrig als duflerlich
zu verzweifeln und sich immer mehr zuriickzuziehen. Die Welt wird ihn dafiir bezichtigen krankhaft
oder gar fehlerhaft, schwach oder gar verriickt zu sein, weil er sich die Dinge ,,zu sehr zu Herzen
nimmt“ oder weil er so ruhelos und getrieben wirkt, oder gar angeblich ,,Macht ausiibt” auf die
Menschen indem er ihnen die Gefahr, in der sie sich befinden mitteilt.... Diese Projektionen aber sind
alle weiter bedingt durch den Mangel der Seelen, ihre eigene Unterlassung, die zu diesem Zustand des
initilerten Lehrers gefiihrt haben, anzuschauen. In seinem geistigen Zentrum aber wird der Lehrer,
wenn er dieses Wesen der Projektionen erkennt, ruhig an den Menschen weiter Anteil nehmen. Er wird
mitfithlen, wie sie in ihrem hoheren, verloren gegangenen Seelenanteil an der Biirde der Unterlassung
leiden, auf dass durch dieses Mitfiihlen auf der einen Seite und das in der Folge der Unterlassung
erlebte schwere Leid auf der anderen Seite in der Zukunft einmal die Moglichkeit gegeben sein wird,
dass jene Substanz der Selbsterkenntnis in ihnen heranreifen kann. Das Leid des Initiierten entstammt
damit letzten Endes wie all sein Handeln dem Bemiihen hierdurch einen Erkenntnisschritt bei denen zu
ermoglichen, die ithn und damit sich selbst von sich gestoen haben.

Ich selber musste durch manche Seelenqualen gehen, indem ich erkannte, wie ich tatsidchlich aus dem
falschen Gutmenschentum und damit auch aus dem in der Gesellschaft lebenden falschen Arztbild
heraus bislang noch immer in so vielen Fillen auf unerkannte Weise die niederen bediirftigen
Seelenanteile der Menschen nicht ins Bewusstsein gerufen und damit genéhrt hatte und an diesen damit
regelrecht das Wesen der Suggestion der Passivitit herangeziichtet hatte. Schmerzlich ist dabei die
Erkenntnis, dass iiberall dort, wo wir diese niederen Seelenanteile noch in falscher Weise genéhrt
haben, wir dem Anliegen der geistigen Schulung und damit des Initiierten und dem mit ihm
verbundenen Menschheitsziel noch auf ungesehene Weise entgegengearbeitet haben, da wir die
Menschen vom Geiste entfernt haben, statt sie in der rechten Weise auf ihrem Weg zum Geiste zu
fordern.

Was aber kann der aus dem Geistigen her heilend wirksame Initiierte selbst tun, wenn er den Menschen
die Wege gezeigt hat, wie sie durch die rechte Selbstiiberwindung und die Hingabe an die geistigen
GesetzmaBigkeiten einerseits und durch das schonungslose Erkennen jener Schreckensgestalt der
Bindung andererseits jene liberwinden konnen, und der dennoch sieht, wie jene Wege vom Menschen
nicht ausreichend gegangen werden? Darf er sein Wissen dem Menschen wieder und wieder erklaren



und flir ihn die Ideale wirksam machen, die jener nicht selbst erarbeitet hat, wenn dieser wieder
zuriickfillt ohne zugleich die Frage nach der Entwicklung zu stellen? Darf er ihm wieder eine Heilung
dadurch ermoglichen, dass er das fehlende Ideal zur Verfiigung stellt, wenn der Lernende von ihm zwar
erwartet gesund gemacht zu werden oder eben einfach passiv eine Spiritualitit zu empfangen, aber
nicht die Frage danach stellt, welche Unterlassungen und Bindungen seinerseits iiberwunden werden
wollen, ja welche Ziele geistig errungen werden miissen? Darf er ihn ohne diese Frage heilen und sein
Wissen zur Verfiigung stellen, ohne dem Menschen zu sagen, dass er mit der Begegnung mit dem
geistigen Schulungsweg und der sich in ithrem Zusammenhang erfahrenen Heilung einen Schliissel
empfangen hat, den seine Seele entschlossen weiter entwickeln will und muss mit dem Ziel, es zu
einem wirksamen Mittel gegen die Zerstorungskrifte in der Welt in sich wirksam werden zu lassen?
Nein, das darf er dort, wo er es erkannt hat, nicht mehr tun. Téte er es dennoch wider besseres Wissen,
so wiirde auch er sich schuldig machen, ein gegebenes Wissen nicht zum Wohle der Menschheit zu
verwenden, da er weil}, dass jene Passivitit den Menschen in die Selbstzerstorung treiben wird.
Vielmehr muss er mit allen Kréften danach streben dem anderen aufzuzeigen, welche verheerenden
Folgen es fiir die Seele des Menschen und damit fiir die Welt hat, wenn wir einen uns zur Verfiigung
gestellten , Schliisselrohling” zur Uberwindung von Bindungen und Leid, nur zum eigenen
Wohlbefinden missbrauchen und ihn dann achtlos beiseite legen, statt ihn weiter zu bearbeiten, auf dass
wir damit bestmdglich dazu beitragen, den Weltenbrand zu 16schen. Er muss dem Lernenden deutlich
machen und ihn fiihlbar erleben lassen, was es bedeutet, von jemanden einen Schliissel zu der ,,Halle
der Loschgerite” erhalten zu haben und dennoch in der Nacht, in der der Grofbrand in der Stadt
ausbricht, sich jenen Schliissel getrost unter das Kopfkissen zu legen und im Bette liegen zu bleiben,
wihrend die anderen verzweifelt und erfolglos nach jenem Schliissel suchen und in dem Inferno
verbrennen...

Was aber, wenn der Initiierte — wie es bei Rudolf Steiner der Fall war und bei Heinz Grill heute wieder
der Fall ist - all das bereits hundertfach ausgesprochen hat und nun erleben muss, dass die Menschen
sich dennoch lieber in ihr gemiitliches Zuhause fliichten und sich zu Bette legen statt den
Schliisselrohling hervorzuholen und ihn so weiter zu bearbeiten, dass er zuletzt zu einem passenden
Schliissel fiir das Feuerwehrhaus wird, und der Brand geldscht werden kann?

Welche Mdoglichkeit hat er dann, wenn er sieht, dass die Menschen auf die ihnen zur Verfiigung
gestellten Moglichkeiten nicht zugehen, und wenn er realisieren muss, dass alles, was er den anderen
passiv gibt, von dieser Schreckensgestalt der Passivitidt verschlungen wird, die dem Menschen
suggeriert, dass er sich selber wichtiger nehmen soll als die Welt?

Er wird eine immer tiefer gehende menschliche Verzweiflung in seiner Seele fithlen, wenn er erkennt,
dass der Mensch das ihm Verliehene nicht verantwortlich weiter entwickelt, sondern nur in sein altes
Bindungssystem hineinorganisiert und sich darin bequem einrichtet. Er wird einen unaussprechlichen
Schmerz in sich fiihlen, wenn er erkennen muss, wie die den Menschen gezeigten Wege von diesen fiir
die Aufrechterhaltung ihrer Bindungen missbrauchlich und damit fiir die Selbstzerstérung verwendet
werden. Denn vor seiner Seele steht in drastischen Bildern das unendliche Leid, die unendliche
Zerstorung und das Hollenfeuer, welche die Seele im Nachtodlichen erlebt, die das Wissen darum
erhalten hat, wie ein Schliissel fiir die Entwicklung der Menschheit geschmiedet werden kann und
dieses Wissen doch nur fiir das eigene Wohlbefinden verwendet und es damit der Menschheit
vorenthilt. Er sieht — wie Rudolf Steiner es einmal beschrieb — wie jener Mensch im Nachtodlichen mit
Grauen erkennen muss seine Selbstsucht, seine Egoitdt und wie er tatenlos mit zu gesehen hat, wie die
Welt verbrannte, obwohl er den Schliisselrohling bei sich trug, und wie er darob erkennen muss, wie er
sich in jener Egoitét und Hasslichkeit selbst von dem Strom der Weltenentwicklung ausgeschieden hat,
ja wie jener Strom der Weltenentwicklung jetzt ohne ihn weiter geht, wihrend er unter ihm begraben
zuriickbleiben muss (Anmerkung 3).

Indem er das sieht und erkennt, muss er dort, wo er sieht, dass der Mensch das Empfangene nicht
verantwortungsvoll entgegennimmt, sich sein eigenes Tun und Handeln verbieten und erkennen das
Gesetz: Dass kein Mensch die Weltenrettung alleine vollziehen kann. Er muss das Gesetz beachten,



dass jene Welt erst dann durch die Entwicklung gerettet werden kann, wenn sich die einzelnen
Menschen allmihlich anhand von unsédglichem Leid auf der einen Seite und dem, was die geistigen
Menschheitslehrer der Welt zur Verfiigung stellen auf der anderen Seite aufrichten. Sie miissen sich
dazu aufrichten, das selbstzerstorerische Wesen der Bindung in sich anzuschauen, welches ihnen vom
geistigen Lehrer gezeigt wurde, und dieses durch einen entschlossenen Schritt der Selbstiiberwindung
aus sich ausscheiden. So muss der geistige Lehrer, nachdem er alles ihm zur Verfiigung stehende
Wissen den Menschen anvertraut hat, erkennen, dass er nichts mehr in diesem Leben tun kann, ja dass
alles Tun, welches dariiber hinaus geht, dem Menschen die Moglichkeit der eigenverantwortlichen
Entwicklung nehmen wiirde und ihm — dem Initiierten — auf zerstorerische Weise den Status dessen
geben wiirde, der die Verantwortung fiir die Menschheit {ibernimmt, statt sie zur
Verantwortungsfahigkeit zu fiihren. Er wird deshalb iiberall dort, wo er durch die Unterlassungen seiner
Mitmenschen in ein Tun und Handeln getrieben werden soll, welches den Menschen von der
Notwendigkeit der zu leistenden Selbsterkenntnis entbinden wiirde, da es ihnen die zu leistenden
Schritte abnehmen wiirde, das Gefiihl in seinem Korper erleiden, wie wenn er in heile Flammen und
Hollengluten hinuntersteigt. Dieses Gefiihl wird sich ihm - wo immer er durch die Unterlassungen
genotigt werden soll diese Schwelle zu iiberschreiten - als eine flammende Kraft, die seinen Leib
allmihlich verzehrt, von aulen aufdringen und ihn mehr und mehr ergreifen. Sie wird zwar nicht sein
Zentrum beriihren konnen, aber im gleichen Malle, als die Schritte der Erkenntnis von seinen
Mitmenschen nicht erarbeitet und getan werden, sein irdisches Wirken zunehmend verunmoglichen.
Die Krankheit, die seinen Leib verzehrt, wird Ausdruck sein seines starkmiitigen Entschlusses, seinem
hochsten Ideal treu zu bleiben. Dieses ist: Den Menschen duBerlich nur so weit an die Hand zu nehmen,
als dieser bereit ist durch geistige Entwicklung durch ein geistiges Zugehen auf den Lehrer selbstindig
in die Verantwortung zu treten. Die Krankheit wird ihm zuletzt alle Grundlagen des irdischen Lebens
entziehen miissen, solange in der Umgebung nicht geniigend Menschen sind, die jene Schritte der
Selbstiiberwindung zu tun bereit sind. Damit stellt die Krankheit des Initiierten zugleich die
Aufforderung an die Welt dar, in ihrer innersten Bedeutung verstanden und fiir einen Schritt zu einer
groBeren geistigen Verantwortungsiibernahme in Richtung des vom Lehrer ausgehenden Impulses
genutzt zu werden. Damit haben diejenigen, die ihm nahe stehen und die von dem Initiierten Lernenden
und heilend oder lehrend Tétigen ihrerseits die Verantwortung dieser Aufforderung bestmoglich
nachzukommen. Dies konnen sie tun, indem sie die geistigen Hintergriinde der Erkrankung des Lehrers
nach all ithren Mdglichkeiten zu verstehen und zu erforschen suchen, auf dass dadurch im néheren und
weiteren Umfeld des Initilerten durch die entsprechende Zielausrichtung die notigen
Entwicklungsschritte der Menschheit, die geeignet sind, die Erkrankung des Lehrers zu {iberwinden, im
bestmoglichen Sinne getan werden konnen.

In der Seele des Initiierten selbst wird das Empfinden leben: Ich muss jetzt schweigen, ich kann hier
nichts Auferes mehr sagen, da ich alles gesagt habe. Denn wenn ich so weiter machen wiirde, wiirden
die Menschen alles, was ich ihnen gebe, nur fiir ihre Bindung und damit fiir die Selbstzerstorung
verwenden. Schlieflich habe ich jetzt folgendes erkannt: Wenn ich die geistigen Notwendigkeiten noch
einmal aussprechen wiirde, obwohl ich weif3, dass der andere sie viele viele Male von mir gehort hat
und deshalb die Moglichkeit hat darauf zuzugehen, wenn er nur bereit ist, die Bindung, die er
wichtiger nimmt als die Weltenentwicklung, in ihrer zerstérerischen Kraft zu erkennen, dann nehme ich
dem anderen die Moglichkeit seine eigene selbstzerstorerische Bindung in seiner Seele in ihrer
Hdsslichkeit zu erkennen und loszulassen. Ich darf ihm diese Moglichkeit nicht nehmen, da die
Erkenntnis der Hdsslichkeit und Zerstorungskraft der Bindung, die besagt: Nimm Dich selbst
wichtiger als die Welt! Voraussetzung fiir die Selbsterkenntnis und Entwicklung des anderen
Menschen ist. Nehme ich ihm diese Méoglichkeit der Selbsterkenntnis, so spreche ich seiner Seele die
Maglichkeit und das Recht auf Entwicklung ab und zerstore sie damit. Deshalb muss ich selbst dort,
wo ich erkenne, dass der Mensch seine materiellen Grundlagen auf Erden vollstindig zu vernichten im
Begriff ist und mangels Zugehen auf die geistigen Moglichkeiten die Welt in einen atomaren Krieg
hineinsteuert, dieser Erkenntnis treu bleiben. Weifs ich doch, dass es besser ist, wenn der Mensch
seinen Korper vernichtet, auf dass die Seele hieran einmal erwachen kann, als wenn er seine Seele
ausloscht!



,,80 aber deine Hand oder dein Fuf3 dich drgert, so haue ihn ab und wirf ihn von dir. Es ist besser, dass
du zum Leben lahm oder als Kriippel eingehst, denn dafs du zwei Hdinde oder zwei FiifSe hast und wirst
in das hollische Feuer geworfen.Und so dich dein Auge drgert, reify es aus und wirf's von dir. Es ist dir
besser, daf} du eindugig zum Leben eingehest, denn dafs du zwei Augen habest und wirst in das
hollische Feuer geworfen.* (Matthdus 18-20)

Anmerkungen

Anmerkung 1: Der Begriff , Initiation* kommt von dem lateinischen Wort Initiatio und bedeutet "in Geheimnisse
oder heiliges Wissen unterweisen". Der initiierte Lehrer, oder auch der in die geistigen GesetzméBigkeiten der
Welt Eingeweihte, ist demnach derjenige, der durch den Grad seiner eigenen Entwicklung die im Geistigen
angelegten geistigen GesetzméBigkeiten so tief erkennen und schauen kann, dass er sie dadurch in sich selbst zur
Wirksamkeit bringt und damit zu einer segensreichen Kraft werden ldsst. Die direkte oder auch indirekte
Berilihrung mit einem Initiierten schafft damit eine erste Berithrung mit dem Prinzip geistiger GesetzmaBigkeiten,
die zu erkennen und zu verwirklichen die geistige Lebensaufgabe der Menschheit ist. Deshalb fiihrt jede
Beriihrung mit der Initiation, die der Mensch den Darstellungen Rudolf Steiners zufolge im Verborgenen gesucht
hat, auf zundchst un- oder halbbewusste Weise den Menschen dazu, dass sein Leben ab diesem Moment der
Beriihrung ein anderes wird. Wéhrend sein Streben bislang nur von seinen niederen Seelenanteilen geleitet war,
regt sich in seinem hdchsten Seelenanteil jetzt der Wunsch danach, den geistigen Schulungsweg, der zur Initiation
fiihrt, gehen zu lernen. In dem Moment, wo der Mensch aus seinem alten niederen Begehren diesen geistigen
Wunsch seiner Seele bekdmpft oder gar zerstort, zerstort er sich deshalb selbst. Die geistige Schulung, die den
,»QGeistschiiler durch geeignete Konzentrations- und Meditationsiibungen (Seeleniibungen) stufenweise zur
Einweihung fiihrt, beginnt da, ,, wo der Mensch in den Stand gesetzt wird, durch die Anleitung, die ihm der
okkulte (geistige) Lehrer gibt, die Temperamente, Neigungen und Gewohnheiten umzuwandeln, wo der Mensch
ein anderer wird. Damit kommt erst die Einsicht in die wirkliche hohere Welt, daf3 der Mensch ein anderer
Mensch wird." (Lit.: GA 096, S. 258f) Mit Initiierten sind hier in diesem Text vorrangig der Geistforscher Rudolf
Steiner, der 1861 geboren wurde und infolge ungeniigender geistiger Entwicklungsschritte seiner Zeitgenossen
frilhzeitig im Mairz 1925 verstarb, und der etwa 100 Jahre spiter im Mai 1960 geborene, zeitgendssische
spirituelle Lehrer Heinz Grill (https://anthrowiki.at/Heinz_Grill) gemeint.

Amerkung 2: "Die Zeit wird kommen, wo die Titigkeit des Arztes nicht darin bestehen wird, den Kérper zu
behandeln, sondern den Geist zu heilen, der dann seinerseits den Korper heilen wird. Mit anderen Worten: Der
echte Arzt wird Philosoph und Lehrer sein, mit seine Sorge wird es sein, den Menschen gesund zu erhalten und
nicht erst, wenn er krank geworden ist, seine Heilung zu versuchen. Der wahre Arzt wird nicht nur den Korper mit
Medizin, sondern vielmehr den Geist mit Grundsdtzen behandeln. ...... Und noch spdter wird eine Zeit kommen, wo
Jjeder sein eigener Arzt ist, je mehr er mit den hoheren Gesetzen des Lebens Ubereinstimmung findet und die
Krdifte seines Geistes nutzt." (Trine Waldo 1866 bis 1958)

Anmerkung 3: Rudolf Steiner iiber das nachtodliche Erleben des Menschen, der die ihm gebotenen geistigen
Entwicklungsmoglichkeiten nicht ergriffen hat: ,, Mit alledem, was du da unterlassen hast, wirst du gefesselt sein
an die untergehenden Krdfte der Erde; das wird dich fesseln wie mit ehernen Banden an alles das, was die Erde
in ihre Zerstorung hineintreibt. - Was wir an Unterlassungssiinden haben in bezug auf unser Denken, das sagt
uns: Weil du diese Unterlassungssiinden hast in bezug auf dein Denken, wirst du nicht die Méoglichkeit finden,
eine Harmonie herzustellen zwischen deinem Willen und deinem Fiihlen. - Und was wir in bezug auf unser Fiihlen
unterlassen haben, das sagt uns: Es wird das Weltenwerden tiber dich hinwegschreiten. Du hast nichts getan, um
von dir selber aus dem Weltenwerden etwas hineinzufiigen, daher wird dasjenige, was dir das Weltenwerden
gegeben hat, von diesem Weltenwerden genommen werden, und dieses Weltenwerden wird so iiber dich
hinwegschreiten, wie wenn du iiberhaupt nicht dagewesen wdrest. - So sehen wir getrennt vor uns stehen alle die
Krdifte, mit denen wir an die Evde gefesselt sind, und wir sehen das Weltenwerden tiber uns hinwegschreiten, weil
wir selber nichts getan haben durch unsere eigene Arbeit. Dann fiihlen wir an dieser Grenze, wie die Krdfte, die
uns an die Erde fesseln, und die Krifte, die iiber uns hinwegschreiten, dasjenige, was unser eigenes wahres Wesen
ist, auseinanderreiffen. Was wir selber in unserer Seele unterlassen haben, wird zu seelenzerstorenden Krdften.
Wir fiihlen unsere Unterlassungssiinden in diesem Momente des Vorbeischreitens an dem kleinen Hiiter der
Schwelle als die Zerstérer an unserem Seelendasein. Nur eines kann uns in diesem furchtbaren Momente fihig
machen zu bestehen, und das ist, wenn wir uns selber das Gelobnis geben, in der Zukunft nichts mehr zu
unterlassen. *“ Rudolf Steiner GA 119)


https://anthrowiki.at/Einweihung#Literatur
https://anthrowiki.at/Heinz_Grill
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_096.pdf#page=258&view=Fit
https://odysseetheater.org/GA/Buecher/GA_096.pdf#page=258&view=Fit
https://anthrowiki.at/Einweihung#Literatur

