
Das 

menschliche Verdauungssystem 

oder 

die Kraft der Verwandlung des Fremden

  

von Jens Edrich

1



Das menschliche Verdauungssystem 
oder die Kraft der Verwandlung des Fremden

Wenn  wir  uns  die  Frage  nach  der  Aufgabe  des  menschlichen  Verdauungssystems  stellen,  so 
kommen  wir  zuallererst  zu  der  folgenden  Beobachtung:  Das  menschliche  Verdauen  entnimmt 
Substanzen  aus  der  Umgebung  und bearbeitet  sie  in  einer  Weise,  dass  diese  einerseits  für  die 
menschliche Leibesbildung zur Verfügung stehen können. Andererseits stellt die Ernährung auch 
die Grundlage dafür dar, Kräfte zu entwickeln, mit denen der Mensch in der Welt tätig sein kann. 
Grundsätzlich  können  wir  also  konstatieren:  Indem wir  uns  ernähren  und  verdauen,  findet  ein 
Substanzverwandlungsvorgang statt, welcher dazu führt, dass ein primär Fremdes zu einem Eigenen 
umgewandelt wird. Sowohl in unserer Leiblichkeit,  als auch in unserem Handeln drückt sich ja 
unser individuelles, eigenes Sein in sehr prägnanter Weise aus. Gleichzeitig können wir beobachten, 
wie  in  der  heutigen  Zeit  die  menschlichen  Leiber  immer  häufiger  Tendenzen  zum  Ausdruck 
bringen, die den individuellen Ausdruck immer schwieriger machen. Die Rede ist von der Tendenz 
zur  Vergröberung   und  zur  Vermassung..  Während  ein  feingliedrig  geformter  Leib  leichter  die 
individuellen  Züge  zum  Ausdruck  bringt,  fällt  im  übergewichtigen  Leib  die  grundsätzliche 
Schwierigkeit  auf,  das  Individuelle  zum  Ausdruck  zu  bringen.  Sowohl  die  individuellen 
physiognomischen Züge als auch die Möglichkeit, individuelles Handeln in kräftiger Weise zum 
Ausdruck  zu  bringen,  wirken  beim  übergewichtigen  Leib  deutlich  weniger  prägnant. 
Willensimpulse  in  die  Tat  umzusetzen,  einmal  gefasste  Intentionen  in  die  Wirklichkeit 
hereinzuprägen, das fällt uns in einem übergewichtigen Leib in der Regel wesentlich schwerer als in 
einem schlanken Körper. Während beim zu sehr in die Masse gehenden Leib also der Eindruck 
entsteht, es mit einer Substanz zu tun zu haben, welche den menschlichen Willensimpulsen schwer 
zu  folgen  in  der  Lage  ist,  wirkt  der  schlanke  und  gut  geformt  Körper  insgesamt  leichter  und 
ausdrucksfreudiger.  Anhand  dieser  Betrachtung  wird  deutlich,  dass  die  Frage  nach  der 
menschlichen  Verdauung  die  Frage  nach  der  Kraft  ist,  das  Fremde  so  gut  zu  einem Eigenen 
umzuwandeln, dass jenes dem innersten Wesen des Menschen, ja man könnte sagen seiner geistig-
seelischen Konfiguration widerstandslos als Ausdrucksmittel dienen kann. Insgesamt rätselhaft ist 
dabei durchaus,  wie es überhaupt möglich ist,  das Fremde, welches mit den Nahrungsmitteln – 
seien diese mineralischer, pflanzlicher oder tierischer Natur – verbunden ist, so zu bearbeiten, dass 
hieraus  ein Eigenes werden kann. Es bedarf für diesen Prozess offensichtlich einer Kraft, die das 
Fremde in seinem Fremd-Sein so überwindet, dass sich zuletzt in der aufgenommen Substanz das 
Eigen-Sein zum Ausdruck bringen kann. 

Um welche Verwandlungskraft aber handelt es sich, wie können wir diese stärken um auch künftig 
dazu in der Lage zu sein, Fremdes so zum Eigenen werden zu lassen, dass die hierdurch gebildete 
Leiblichkeit uns geistig seelisch frei, leicht und widerstandslos zur Verfügung steht? Weshalb zeigt 
sich  jene  Kraft  beim  heutigen  Menschen  in  einer  Weise  so  geschwächt,  dass  Vermassung  als 
Ausdruck einer Leiblichkeit eintritt, welche mehr von fremder Schwere durchdrungen ist als von 
einer  wirklich  menschlichen  Substanz,  welche  unserem  geistig-seelischen  Wesen  gut  als 
Ausdrucksmittel  dienen  kann?  Dass  diese  Fragen  nicht  nur  aus  ästhetischen  Gründen  von 
Bedeutung  für  den  Menschen  sind,  kann  deutlich  werden,  wenn  man  sich  klar  macht,  welche 
Folgen es für den Menschen haben kann, wenn er über eine ihm fremd gewordene, zu schwere 
Leiblichkeit verfügt: Sowohl auf der leiblichen Ebene, als auch der Ebene der inneren Regsamkeit 
und Lebendigkeit kann man beobachten, wie die Beweglichkeit und Ausdrucksmöglichkeiten des 
Menschen mit einer zunehmenden Vermassung und damit verbundenen Vergröberung abnehmen 
und schließlich sogar verloren gehen. Beweglichkeit  und Ausdrucksmöglichkeit  stellen aber  die 
Grundlagen  für  jedes  menschliche  Handeln  dar.  Fehlen  diese  uns  aufgrund  eines  von fremden 
Kräften geprägten Leibes, so fühlen wir uns geistig seelisch ohnmächtig, da wir dasjenige, was wir 

2



innerlich  an  Zielen  und  Impulsen  verspüren,  nicht  in  die  Wirklichkeit  umsetzen  können.  Die 
Konsequenz ist  das Gefühl,  dem eigenen Leben ausgeliefert  zu sein,  ihm nicht  eigene Impulse 
entgegensetzen  zu  können.  Letztlich  resultiert  aus  jenem Ausgeliefert  sein  die  Problematik  der 
Fremdbestimmung (Anmerkung 1). Derjenige Mensch aber, der nicht  die Impulse in das Leben 
tragen  kann,  welche  seinem innersten  Wesen  zugehörig  sind,  da  sein  Leib  jene  Impulse  nicht 
aufnehmen  kann,  fällt  letztlich  immer  weiter  in  die  Schwere,  Depression  und  damit 
Handlungsunfähigkeit.  Die  Konsequenz  jener  Schwere  ist  die,  dass  wir  uns  immer  weiter  von 
äußeren, vorgegebenen vermeintlichen Notwendigkeiten, moralischen Vorstellungen oder anderen 
Kräften, die uns dem Wesen nach fremd sind, bestimmen lassen und uns damit letztlich immer noch 
weiter überfremden lassen. 

So können wir den Bogen spannen zwischen einer ungenügenden Fähigkeit die Fremdsubstanzen 
der Welt, die wir in uns aufnehmen, zu unserem eigenen Leib werden zu lassen einerseits und dem 
wachsenden Gefühl den Geschehnissen der Welt immer mehr in Ohnmacht gegenüber zu stehen 
und sich ihnen gegenüber ausgeliefert zu fühlen andererseits. Je mehr wir uns also mit fremder 
Wirksamkeit belasten desto größer wird  dadurch eine Passivität und depressive Grundstimmung 
der  Umgebung  gegenüber.  Jenes  Gefühl,  den  teilweise  in  immer  tiefere  Schwierigkeiten  und 
Verstrickungen  hereinführenden  Geschehnissen  der  Welt  nichts  aus  dem  eigenen  Zentrum 
entgegensetzen  zu  können,  wird  für  sehr  viele  Menschen  zu  einem  immer  bestimmenderen 
Zeiterleben. Spätestens hieraus wird deutlich, wie wichtig die menschliche Ernährungsfrage für den 
ganzen Menschen und seine Zukunftsfähigkeit ist. 

Wollen  wir  uns  also  der  zentralen  Frage  widmen:  Welche  Kraft  ermöglicht  im Menschen  die 
Verwandlung des Fremden zum Eigenen; weshalb ist diese Kraft beim modernen Menschen  immer 
ungenügender wirksam und wodurch kann jene Kraft gestärkt werden. 

Um  dieser  Frage  nachzugehen,  erscheint  es  zunächst  erforderlich,  den  Ernährungs-  und 
Verdauungsprozess einmal von seiner physiologischen Grundlage her in den Blick zu nehmen:

Die Physiologie des menschlichen Ernährungs- und Verdauungsprozesses

Bei der Betrachtung des menschlichen Verdauungssystems fällt zunächst auf, dass es schwer ist, 
dieses exakt zu lokalisieren. Zieht sich das Verdauen doch durch den gesamten Verdauungstrakt 
hinunter und lässt sich gerade im Mundbereich nur  schwer von dem menschlichen Schmecken und 
damit dem Sinnesbereich  des Menschen abgrenzen. Wo also beginnt die menschliche Verdauung?

Für  die  Beantwortung  dieser  Frage  erscheint  es  sinnvoll,  sich  einmal  den  Vorgang  der 
Nahrungsaufnahme genau zu vergegenwärtigen. Jener beginnt in der Regel damit, dass wir uns zum 
Beispiel  an einen gedeckten Tisch setzen und die angerichtete  Speise mit  allen Sinnen auf  uns 
wirken lassen. Schon durch jene erste Begegnung mit der Nahrung beginnen die Verdauungssäfte 
im Organismus zu fließen. Sowohl die höher gelegenen Speicheldrüsen im Mund, als auch tiefer 
gelegene  Verdauungsdrüsen  steigern  ihre  Tätigkeit  durch  jene  erste  Beziehungsaufnahme  des 
Menschen zur Speise, die vorwiegend über die im Kopf gelegenen Sinnesorgane stattfindet.  In der 
naturwissenschaftlichen  Forschung  wird  jene  erste  Phase  dementsprechend  auch  als  kephale 
(kopfbetonte) Phase bezeichnet. Vermittelnd für diese Anregung der Verdauungstätigkeit wirkt hier 
der  sogenannte  Nervus  vagus  herein  (Anmerkung  2).  Seine  Aktivität  steht  im  direkten 
Zusammenhang  mit  der  Säftebildung sehr  vieler  Verdauungsdrüsen.  Zugleich  schafft  jene  erste 
Begegnung  über  das  Sehen  oder  Riechen  der  Nahrung  auch  ein  gewisses  Grundbegehren  zur 

3



Nahrung hin. In der Folge dieses Begehrens kommt es dazu, dass wir uns die Nahrung einverleiben.

Zum Sehen und Riechen tritt jetzt ein weiterer Sinnesvorgang hinzu, welcher uns noch intensiver 
mit  der  nun im Mund befindlichen Nahrung in Verbindung bringt:  Das Schmecken.  Indem die 
Speise nun auch geschmacklich erfasst wird, verstärkt sich zugleich auch die Speichelbildung um 
ein Vielfaches. Parallel dazu kommt es zu einer weiteren Aktivierung des zum Nervus vagus, in 
deren Folge dann auch in weiter unten gelegenen Verdauungsorganen die Aktivität  noch weiter 
angeregt  wird.   Zusammen  mit  dem  Kauimpuls,  welcher  ebenfalls  durch  intensive 
Geschmackswahrnehmungen und dem damit verbundenen „Appetit“ auf die Speise angeregt wird, 
führt  der Speichel  aus den Mundspeicheldrüsen zu einer  ersten Zerkleinerung der  Nahrung.  So 
dringen wir in gewisser Weise einen weiteren Schritt in das Innere der Nahrung vor und zerstören 
deren Äußeres zugleich. Über Enzyme, welche im Speichel vorliegen, lösen sich sogar im Mund 
bereits  größere  Kohlenhydratverbindungen  wie  z.B.  die  Stärke  in  kleinere  Moleküle  auf.  Bei 
längerem Kauen von Mehl oder Stärke macht sich das insofern bemerklich, als jene zunehmend süß 
schmecken. Dies liegt daran, dass die Stärkeverbindungen durch das Kauen und Einspeicheln zu 
Zuckerverbindungen aufgespalten wird.  So können wir auch hier davon sprechen, dass sich die 
Geschmackswahrnehmung und damit die Beziehungsaufnahme durch einen intensiven Kau- und 
Speichelbildungsvorgang weiter verstärkt, so dass wir durch diesen Prozess noch weiter ins Innere 
der  Substanz  vordringen,  ja  aus  diesem  sogar  noch  kräftigere  Wahrnehmungsmöglichkeiten 
freilegen. 

Wiederum verstärkt  sich  in  der  Folge  dieses  intensiveren  Schmeckens  das  Begehren  nach  der 
Nahrung hin. Dieses steigert sich schließlich so weit, dass es uns schwer fällt, den Schluckvorgang 
noch zu  verhindern.  Dieser  tritt  wie unwillkürlich  in  der  Folge  der  gesteigerten  und vertieften 
Wahrnehmung, die wir durch das Kauen und Einspeicheln von der Nahrung bekommen haben, ein. 
Es schließt sich nun der Schluckvorgang an. Auch bei diesem spielt wieder die Aktivität des Nervus 
vagus eine zentrale Rolle, indem die Entspannung der Speiseröhrenmuskeln, welche die Aufnahme 
der Nahrung ermöglichen, durch den Nervus vagus vermittelt wird. 

Ehe  wir  den  weiteren  Gang  der  Nahrung  verfolgen,  halten  wir  einmal  einige  wesentliche 
Phänomene,  die  sich  bis  jetzt  ergeben  haben,  fest:  Das  Verdauen  beginnt  mit  der  ersten 
Beziehungsaufnahme  zu  der  Nahrung.  Je  intensiver  wir  mit  unseren  Sinnen  in  Beziehung  zur 
Nahrung treten, desto stärker wird das Begehren zu ihr hin, desto intensiver wird die willentliche 
Auseinandersetzung (z.B. das Kauen) mit ihr und desto besser finden die Verdauungsorgane – in 
diesem Falle vor allem die Speicheldrüsen – zu ihrer Aktivität.  Je größer also die Hingabe an das 
Fremde ist, desto intensiver  wird auch die Kraft der Auseinandersetzung mit dem Fremden. Und 
noch ein weiteres bleibt festzuhalten: Auch die umgekehrte Aussage ist richtig: Je intensiver die 
aktive  Auseinandersetzung  mit  dem  Fremden  ist,  desto  intensiver  dringen  wir  hierdurch  im 
Gegenzug wiederum in jenes ein und können es mit unseren Sinnen dadurch immer tiefer erleben. 
Begonnen hat jener Vorgang, der sich in einer gewissen Weise spiralig darstellt,  jedoch bei der 
Beziehungsaufnahme über die Augen und den Geruchssinn.... oder aber hat er nicht doch mit der 
ersten aktiven Auseinandersetzung mit dem Fremden begonnen, müssen wir nicht zuerst auf eine 
Sache aktiv zugehen, ehe wir sie wahrnehmen und erleben können? Wir bemerken, dass diese Frage 
nicht leicht entscheidbar ist: Brauchen wir doch für die Beziehungsaufnahme einerseits tatsächlich 
eine aktive Kraft auf das Fremde zuzugehen; andererseits wiederum intensiviert sich das Erlebnis, 
durch die Erfahrung von dem Fremden, und hierdurch entsteht wiederum eine noch größere Kraft, 
auf jenes zuzugehen und uns damit auseinanderzusetzen.... In jedem Fall lässt sich aber bemerken, 
dass dieser erste Schritt eine Geste der Weitung, Dehnung und Hingabe an das Fremde ist. Man 
könnte sagen, dass eine Öffnung und Weitung des eigenen Zentrums zur Peripherie hin stattfinden 
muss, damit der Verdauungsvorgang eingeleitet werden kann. 

4



Wollen wir aber nun dem Verdauungsvorgang weiter in die Tiefe folgen, um zu sehen, wie dieser 
sich nach unten hin weiterentwickelt: 

Durch  eine  Weitungs-  und  Dehnungsgeste  der  Speiseröhre  gelangt  nun  der  bereits  angedaute 
Speisebrei in den Magen. Die „kephale“ Phase geht nun in die sogenannte „gastrale“ Phase über. 
Durch den bereits vorangegangenen Wahrnehmungs-, Kau- und Schmeckprozess ist der Magen in 
dem Moment,  indem er  die  Nahrung aufnimmt,  nicht  unvorbereitet.  Vielmehr  ist  er  durch  die 
vermittelnde Tätigkeit de Vagusnerven bereits in eine Verdauungsaktivität versetzt worden. Diese 
äußert sich sowohl in Form einer gewissen peristaltischen, d.h. muskulären  Aktivität als auch in 
einer  gesteigerten  Säurefreisetzung.  Indem  nun  die  Nahrung  hereinströmt,  übt  diese  einen 
Dehnungsreiz auf die Magenwand aus und führt hierdurch auf einer tieferen – nun unbewussteren – 
Ebene erneut zu einer nun mehr tastenden Wahrnehmung. Zugleich findet über in der Wand des 
Magens  gelegene  sogenannte  Chemorezeptoren  eine  Wahrnehmung  von  den  nun  bereits 
vorverdauten Abbauprodukten statt. Durch die Einwirkung der Magensäure wurden nämlich die in 
der  Nahrung  befindlichen  Eiweiße  inzwischen  „denaturiert“  d.h.  aus  ihren  natürlichen 
Raumordnungen herausgelöst und auch in kleinere Fragmente zerspalten. Jene Eiweißfragmente, 
die man als Polypeptide bezeichnet, würden – wenn wir sie bewusst schmecken könnten – einen 
bitteren Geschmack erzeugen. Eben diese Bitterkeit wird nun in unbewusster Weise von den im 
Magen  gelegenen  Chemorezeptoren  empfunden  und  führt  in  der  Folge  über  den  Umweg  des 
Botenstoffes Gastrin zur Freisetzung von einem eiweißspaltenden Verdauungsenzym dem Pepsin. 
Im Gegensatz zu den im Mundspeichel gelegenen kohlehydratspaltenden Amylaseenzymen kann 
Pepsin nun sogar ins Innerste der Fremdeiweiße dringen und die den Eiweißen zugrunde liegenden 
Aminosäuren oder zumindest kleinere Ketten von Aminosäuren (Oligopeptide) aufspalten. Während 
die Amylase noch eine relative harmlose Substanz ist, die im Mund keinen Schaden anrichten kann, 
handelt es sich bei Pepsin um ein durchaus nicht ganz ungefährliches Enzym. Schließlich hat es das 
Potential,  bei  einem  ungenügenden  Schutz  der  Magenschleimhaut  auch  die  in  ihr  gelegenen 
körpereigenen  Eiweiße  anzugreifen  und  zu  verdauen.  Dadurch  kann  im  schlimmsten  Fall  ein 
Magengeschwür mitverursacht werden. Pepsin muß deshalb in der Magenwand in inaktiver Form 
(Pepsinogen) gebildet werden und wird erst durch die Begegnung mit der Magensäure im Inneren 
des Magens zu Pepsin aktiviert. Mit dem Pepsin steigert sich demnach merklich der Grad, zu dem 
der Mensch nun mit seinen eigenen Verdauungssäften ins Innere des Fremden vorzudringen und 
dieses zu zerstören vermag. Man könnte auch sagen, gegenüber der Amylase hat sich das Maß an 
Zerstörungskraft im Pepsin noch einmal deutlich vermehrt. Dies erscheint auch nötig, handelt es 
sich doch bei den Eiweißen um weitaus stärker vom Fremden gekennzeichnete Substanzen als bei 
den Kohlehydraten, was sich z.B. in der Tatsache zeigt, dass es auf Zuckerverbindungen fast nie, 
auf Eiweiße aber umso häufiger allergische Reaktionen gibt.  

Auch  hier  tritt  das  Phänomen  auf,  dass  eine  gesteigerte  und  vertiefte  Wahrnehmung  (über 
Chemorezeptoren)  von  dem –  inzwischen  schon  stark  aufgespaltenen  Fremden  –  zugleich  die 
Voraussetzung für jene intensive Verdauungsaktivität ist, die mit dem Pepsin verbunden ist. Auch 
hier zeigt sich überdies im weiteren Verlauf, dass jene gesteigerte Verdauungsaktivität, die mit dem 
Pepsin  zusammenhängt,  in  der  Folge  wiederum  eine  noch  intensivere  –  unbewusste  – 
Sinneserfahrung  an  der  Nahrung  ermöglicht:  Wir  sprechen  nunmehr  nämlich  bereits  von  der 
nächsten Phase der Verdauung, die als „intestinale Phase“ (d.h. Darmphase) bezeichnet wird. Mit 
dem Übertritt des Speise- und Speichelbreis, welcher nun in stark fragmentierter Form vorliegt, in 
den  Dünndarm,  kommt  es  nämlich  zu  einer  noch  tieferen  Begegnung  des  Menschen  mit  der 
Nahrungssubstanz:  Während  im  Magen  der  Reiz  für  die  Pepsinfreisetzung  das  Vorliegen  von 
größeren Polypeptiden war, wirken nun die allerkleinsten Verbindungen aus Aminosäuren sowie 
einzelne Aminosäuren stimulierend auf das weitere Verdauungsgeschehen. Über die kephale und 

5



gastrale Phase wurde zwar das noch tiefer liegende Verdauungssystem bereits in doppelter Weise 
vorbereitet und über den Umweg des Vagusnerven angeregt, jedoch stellt nun das Vorliegen jener 
kleinsten,  fragmentierten  Peptidverbindungen  den  allergrößten  Reiz  für  die  Bildung  von 
Bauchspeicheldrüsensaft dar.  Polypeptide müssen wir uns als mild bittere Substanzen vorstellen, 
Aminosäuren wirken demgegenüber fast unerträglich bitter (Anmerkung 3). Durch die Begegnung 
mit  jener  tiefsten  Bitterkeit,  welche  erst  durch  die  vielfältige  Spaltung  der  Eiweiße  freigelegt 
worden  ist,  wird  nun  ein  Lokalhormon  freigesetzt,  welches  eine  intensive  Wirkung  auf  die 
Bauchspeicheldrüse  hat:  Das  Cholezystokinin.  Durch  Cholezystokinin  wird  in  der 
Bauchspeicheldrüse  die  Freisetzung  eines  hoch-  explosiven  Verdauungssaftes  angeregt,  der 
nunmehr  eine  Mischung  verschiedenster  Enzyme  enthält.  Neben  den  bereits  von  weiter  oben 
gelegenen  Prozessen  bekannten  stärke-  und  eiweißspaltenden  Enzymen  (amylolytische  und 
proteolytische Enzyme) kommen nun auch fett- und DNA (Anmerkung 4) spaltende Enzyme hinzu 
(lipolytische  und  nukleolytische  Enzyme).  Vor  allem  das  proteolytische  Trypsin  würde  eine 
zerstörende  Wirkung  auf  die  Wände  der  Bauchspeicheldrüse  selbst  ausüben,  wenn  es  nicht  – 
ähnlich wie Pepsin – in einer inaktiven Form freigesetzt werden würde. Dass seine Zerstörungskraft 
jedoch um einiges stärker ist als diejenige von Pepsin, zeigt sich an der Tatsche, dass es die Neigung 
hat, sich selbst zu aktivieren (Autokatalyse) und deshalb im Pankreasgang ein spezielles Enzym – 
Trypsininhibitor – gebildet werden muss, welches die Aufgabe hat, die Selbstzerstörung des Organs 
ständig zu verhindern,  indem es die  Aktivierung von Trypsinogen zu Trypsin verhindert.  Diese 
Aktivierung  erfolgt  –  wie  auch  die  Aktivierung  einer  Reihe  von  weiteren  hoch  aggressiven 
Enzymen des Pankreassaftes – erst im Dünndarm selbst. 

Betrachten wir zusammenfassend den Verdauungssaft der Bauchspeicheldrüse gegenüber den von 
weiter oben gelegenen Zentren gebildeten Verdauungssäften, so bemerken wir nach einer erfolgten 
Steigerung von den Mundspeicheldrüsen über das Pepsin des Magens in ihm einen Höhepunkt: 
Zum einen erreicht zum einen die eiweißspaltende und zerstörende Kraft in der Bauchspeicheldrüse 
die  stärksten  Ausmaße.  Zum anderen  enthält  ihr  Sekret  nun aber  auch Substanzen,  welche  ins 
Innerste der DNA einzudringen vermögen und auch diese spalten können. Bedenken wir, dass die 
DNA diejenige Substanz ist,  welche den „Code“ zu der  Eigenheit  eines  Wesens als  physischer 
Abdruck in sich enthält, so bemerken wir, wie stark mit dem Pankreassaft die Fähigkeit verbunden 
ist, der Nahrung nun auch den allerletzten Rest an Fremdheit zu rauben und sie damit vollständig 
aus ihrem Ursprungszusammenhang herauszulösen. 

Fassen wir noch einmal das bereits zu Beginn herausgearbeitete Bild der Spirale zusammen, bei der 
folgendes  Grundprinzip  deutlich  geworden  war:  Je  intensiver  wir  uns  wahrnehmend  und 
empfindend mit  einem Fremden in Beziehung bringen,  desto intensiver  beginnen wir  uns auch 
damit auseinanderzusetzen und dieses aus seinem ursprünglichen Zusammenhang herauszulösen, so 
dass durch ein immer tieferes Eindringen in dasselbe das Fremde in ihm zunehmend überwunden 
wird. Je intensiver im Gegenzug wiederum der Mensch mit seinen aktiven Verdauungsprozessen in 
das  Fremde  hereinwirkt  und  es  zerstört,  desto  zentraler,  tiefer  und  wesentlicher  ist  die 
Wahrnehmung, die er sich von dem nunmehr überwundenen Fremden machen kann. So bedingt die 
Wahrnehmung  eine  stärkere  Aktivität  und  eine  stärkere  Aktivität  wiederum bedingt  eine  noch 
intensivere Wahrnehmung. Indem so der eine Pol sich immer weiter zum anderen Pol steigert und 
umgekehrt entsteht eine Spirale der Dynamik (s. Abbildung 1 und 2), die immer mehr ins Innere der 
Fremdsubstanz einzudringen vermag und diese schließlich auf einen Nullpunkt hin zerstört  und 
damit zugleich so erschließt, dass keine Fremdwirkung mehr von ihr ausgehen kann. So steht im 
Zentrum  der  Spirale  ein  Feuer,  welches  dazu  in  der  Lage  ist,  dem  Wesen  des  Fremden 
wahrnehmend und erlebend so weit  auf den Grund zu gehen,  dass es hierdurch zugleich keine 
Eigenwirksamkeit mehr entfalten kann. Im Zentrum dieser Spirale steht – physiologisch gesprochen 
–  die  Bauchspeicheldrüse  mit  ihrer  Kraft  der  Auflösung  und  Zerstörung  alles  Fremden.  Das 

6



Geheimnis dieses spiraligen Eindringens in das Wesen der Substanz ist ein zweifaches: Nehmen wir 
dieses Bild einmal ernst, so zeigt sich zum einen, dass der mehr mit dem Lichtäther (Anmerkung 5) 
in  Verbindung  stehende  Empfindungsprozess  immer  weiter  intensiviert  wird,  so  dass  wir  – 
unbewusst – immer tiefer in das Wesen der Fremdmaterie eindringen und hierdurch immer tiefer 
liegende Schichten derselben freilegen. Das Fremde wird uns durch diesen Vorgang – wenn auch 
noch in unbewusster  Weise – immer weiter  offenbar,  d.h.  wir kommen ihm in gewisser  Weise 
immer näher und näher. Zugleich ist mit jener intensiven Wahrnehmungserfahrung aber auch die 
Möglichkeit  verbunden,  jenes  Fremde  immer  weiter  aus  seinem  vorgeprägten 
Wesenszusammenhang herauszulösen. Dieser Vorgang stellt sich aus einer materiellen Sicht als ein 
Vorgang  der  Zerstörung  dar.  Das  Alte,  die  Konfiguration  des  Fremden,  wird  durch  unser 
Hereinwirken  vollständig  überwunden  und  zerstört,  so  dass  zuletzt  eine  Substanzialität  daraus 
hervorgeht, welche nichts mehr von ihrem Ursprungszusammenhang an sich trägt und nun dazu in 
der Lage ist, menschliche Leibessubstanz zu werden. 

Was aber  heißt es,  für die Materie,  die  Nahrung, wenn Sie zuletzt  menschliche Leibessubstanz 
werden kann? So kann man sich fragen. Tut der Mensch dem Wesen der Nahrung, der Natur durch 
seinen invasiven Verdauungsvorgang in gewisser Weise gar Gewalt an und unterwirft diese seinem 
eigenen Wirken? 

An dieser Stelle lohnt es sich einmal genauer hinzusehen. Was passiert mit der Materie, indem wir 
so intensiv in sie hereinschmecken, hereintasten, hereinblicken? Schauen wir auf die Physiologie, 
so ist  die  Antwort  eindeutig:  Je  besser  wir  in  die  Nahrung herein  tasten,  desto  adäquater,  d.h. 
stimmiger, d.h. zum Wesen der Substanz passender fällt auch die Reaktion unseres Körpers aus. 
Wäre  z.B.  der  intensive  von Empfindungen begleitete  Wahrnehmungsvorgang,  welcher  mit  der 
kephalen und gastralen Phase verbunden ist,  nicht der intestinalen Phase vorgeschaltet,  so wäre 
auch die Antwort, die die Bauchspeicheldrüse auf den Nahrungsstrom gibt keine adäquate. Je besser 
die Vorbereitung durch die intensiv, empfindende und wahrnehmende Hingabe unserer Sinne an die 
Nahrung ausfällt,  desto  kräftiger,  desto passender  und abgestimmter  fällt  auch die  Antwort  der 
Bauchspeicheldrüse  aus.  Schließlich  befinden  sich  die  Verdauungsenzyme  ja  durchaus  in  einer 
genialen  Übereinstimmung  zu  den Nahrungssubstanzen,  indem sie  mit  ihren  Enzymen wie  ein 
Schlüssel zum Schloss passen und die Nahrung aufschließen können. Der Verdauungsvorgang stellt 
sich also bei genauerer Betrachtung nicht als ein grober und unsensibler Übergriff auf die Nahrung 
dar,  sondern  vielmehr  als  ein  ständig  auf  das  Feinste  abgestimmter  Vorgang,  bei  dem  sich 
Wahrnehmung und Erleben des Fremden mit einer an jene Wahrnehmung angepassten Aktivitäts- 
und Säfteantwort  die  Waage halten.  Wie anders  wäre eine Verdauung,  die  in  grob zerstörender 
Weise ohne die beschriebene Rückkopplung durch die Wahrnehmung der Nahrung einfach alles 
kurz und klein schlagen würde. Diese Grobheit und Übergriffigkeit findet sich im menschlichen 
Verdauungssystem  in  keinster  Weise  angelegt.  Vielmehr  findet  im  gesunden  Organismus  kein 
einziger  Schritt  der  Zerstörung  des  Fremden  statt,  der  nicht  auf  das  Engste  durch  eine 
vorangegangenen Empfindungswahrnehmung mit demselben abgestimmt worden wäre. So haben 
wir also nicht das Bild einer blinden Zerstörung, sondern eines schrittweisen Abbaus der Materie, 
welcher  in  jedem Augenblick  immer  auf  das  Intensivste  mit  derselben  in  einer  empfindsamen 
Beziehung  steht.  Qualitativ  können  wir  diesen  Abbau  der  Substanz  durchaus  als  ein 
Verdauungsfeuer empfinden. Dieses Verdauungsfeuer findet seinen reinsten Ausdruck im Zentrum 
des Verdauens, nämlich in der Bauchspeicheldrüse selbst.

Bleiben wir aber bei dem Bild des Feuers, so werden wir unmittelbar empfinden, dass es sich bei 
diesem Feuer nicht um ein wild loderndes, gierig zehrendes Feuer handelt, sondern um ein fein 
abgestimmtes, ruhig und doch heiß brennendes Feuer. Interessant ist vor diesem Hintergrund der 
Ausblick auf eine Betrachtung zum Feuer, wie sie in der indischen Philosophie beschrieben wird 

7



und auch in der ayurvedischen Medizin noch heute Gültigkeit hat: Hier wird nämlich unterschieden 
zwischen zweierlei Arten des Feuers: Rasa und Agni. Rasa ist dabei das rot brennende Feuer, das 
lodernde, begierig verzehrende Feuer. Aus der Wirkung von Rasa kann nur Zerstörung, nur Abbau, 
nur wirkliche Destruktion resultieren. Agni dagegen ist die blaue Flamme. Agni brennt ruhig und 
innerlich  konzentriert.  Auch Agni  vernichtet,  zerstört  irdische  Substanz.  Im Gegensatz  zu Rasa 
jedoch befindet sich Agni durch einen feinen abgestimmten Wahrnehmungsprozess immer in einer 
Beziehung zu der Substanz, die es ergreift. So ist Agni  einerseits das zerstörende Prinzip, zugleich 
ermöglicht Agni, dass aus jenem Abbauprozess eine Kraft frei wird, welche dazu in der Lage ist, 
sich neu zu konfigurieren. Rasa ist demnach das Prinzip der beziehungslosen reinen Destruktion, 
Agni  dagegen  impliziert  durch  seine  innige  Beziehung  zu  demjenigen,  was  es  berührt,  die 
Zerstörung und zugleich die Auferstehung. Was von Agni ergriffen wird, ersteht durch sein eigenes 
Wesen neu, wird durch den intensiven Wahrnehmungs- und Abstimmungsvorgang seinem eigenen 
Wesen entsprechend in eine Auferstehung auf einer verfeinerten, höheren Ebene gebracht. 

Wenn wir den Verdauungsvorgang seinem Urbild nach als einen Prozess begreifen, welcher sich 
immer in feinster Beziehung zum Fremden befindet, und sich diesem doch - es zentral erschließend- 
nähert und es damit aus seiner alten Konfiguration herauslöst, können wir nachempfinden, dass man 
davon  sprechen  kann,  dass  im  menschlichen  Leibe  die  Weltensubstanzen  durch  den 
vorangegangenen  Anverwandlungsvorgang  in  höherer  Weise  auferstehen.  So  stellt  sich  der 
menschliche  Verdauungsvorgang  als  ein  Vorgang  der  Auflösung  und  Auferstehung  der 
Natursubstanzen zugleich dar. Während der gesunde von Empfindung und Wahrnehmung getragene 
Ernährungsvorgang sich in einer Abstimmung und Beziehung zur Substanz des Fremden befindet 
und daher sein Abbild in dem indischen Agni hat, kann man das Prinzip einer mehr von Gier- und 
Triebkräften  impulsierten  Verdauung,  welche  keine  ausreichende  Beziehung  zu  der  Nahrung 
aufbauen kann, in der Kraft des mehr lodernden Feuers von Rasa wieder finden. So können wir 
davon  sprechen,  dass  sich  im  gesunden  Verdauungsfeuer  die  Kraft  des  Agni  finden  lässt 
(Anmerkung 6). Jene Instanz aber, welche dazu in der Lage ist, sich einerseits wahrnehmend auf 
das Intensivste mit dem Fremden in Beziehung zu bringen und dieses hierdurch zugleich aus seinem 
alten Sein herauszulösen um ihm damit zu einem neuen, verwandelten Sein zu verhelfen, ist das 
menschliche Ich.    So erst  wird verständlich,  weshalb Rudolf Steiner die Pankreasdrüse als ein 
Organ der Ichwesenheit des Menschen beschreibt (Anmerkung 7. Zugleich bekommt der Begriff 
der  mit  dem menschlichen  „Ich“  immer  verbundenen  Liebefähigkeit  vor  dem Hintergrund  des 
Gedachten eine neue Färbung. Stellt sich doch auch die Liebe als diejenige Kraft dar, welche durch 
Verstehen und Erkennen des Fremden vollständig dazu in der Lage ist, dem Wesen des anderen 
nahe zu sein und ihm durch jenes Verstehen zu einer Verwandlung und Erneuerung seiner selbst zu 
verhelfen. Wichtig ist aber die Erkenntnis, die uns die Physiologie des Verdauungsystems lehrt: So 
wie sich die Kraft zur Verwandlung des Fremden niemals primär aus dem eigenen Inneren heraus 
entwickeln  lässt  sondern einen auf  das  Intensivste  mit  dem Wesen des  Fremden abgestimmten 
immer tiefer gehenden Wahrnehmungs- und Beziehungsprozess zu demselben voraussetzt,  so kann 
auch die Liebe nicht direkt gewollt oder gar gemacht werden. So wie sich im Verdauen zeigt, wie 
Verdauungsaktivität und Verdauungskraft sich nur durch eine intensive Hingabe- und Weitungsgeste 
des Menschen in die Peripherie der Spirale unwillkürlich einstellen,  so kann auch die Liebe zu 
einem Fremden nur durch freies und weit hingegebenes mitempfindendes Verstehen und Erkennen 
desselben wachsen. Sofern wir aber das Verdauungsfeuer willkürlich entzünden wollen, das heißt 
im  Bilde  gesprochen  von  dem  eigenen  Verlangen  und  Wünschen  getrieben  auf  die  Nahrung 
zugehen,  fehlt  die  nötige  Beziehungsaufnahme,  die  geistig  seelische  Weitungsgeste.  Der 
Verdauungsaktivität fehlt dadurch ihre Beziehung zum Fremden. Der Verdauungsvorgang bekommt 
dann stärker die Geste von Rasa, von willentlicher Zerstörung, von Übergriff. (Ähnliches kann bei 
einem Versuch erlebt  werden,  Liebe durch  den Zugriff  auf  den anderen  erzwingen zu  wollen.) 
Gleichzeitig aber erlöscht genau hierdurch die wirkliche Kraft der Verdauung und die Verdauung 

8



vergröbert. (Wenn wir einen Bissen unzerkaut hinunterschlucken, kommen die Verdauungsdrüsen 
gar  nicht  mit  der  Speichelbildung   mit,  wenn wir  ihn  aber  fein  wahrnehmen  und schmeckend 
ertasten, so regt dieser Wahrnehmungsvorgang in differenzierte Weise die Verdauungsdrüsen an.) 
Im Bilde gesprochen gelingt es nicht mehr, die Spirale nach außen ausreichend in die Weite zu 
führen, so dass es zu einer Einengung und Deformierung derselben kommt. Das Fremde kann nicht 
mehr  ausreichend  aufgegliedert  und  abgebaut  werden  und  liegt  quasi  „unverdaut“  im  Magen. 
Unregelmäßigkeiten  in  der  Verdauung,  Blähungen  etc.  können  unter  Umständen  die 
vordergründigen Folgen sein. Viel wesentlicher erscheint aber die Tatsache, dass der Mensch sich 
hierdurch  zunehmend  eine  Substanz  aneignet  und  in  seinen  Organismus  hereinnimmt,  die  die 
Spuren des Fremden, des Unerlösten, des Nicht -Auferstandenen an sich trägt. Diese Substanz aber, 
die uns fremd wird, ist nicht dazu in der Lage, im vollumfänglichen Sinne menschliche Substanz zu 
werden.  Indem  sie  uns  fremd  bleibt,  wird  sie  für  uns  auch  zunehmend  als  Widerstand,  als 
undurchdringliche, vergröberte Masse empfunden, die nicht mehr dazu in der Lage ist, unserem 
geistig seelischen Wesenskern als Ausdrucksmittel zu dienen. Die Konsequenzen hiervon wurden ja 
bereits zu Beginn dieses Artikels beschrieben. 

Die eingangs gestellte  Frage,  welche Kräfte  sind es,  die  das Verdauungsfeuer  schwächen, kann 
damit kurz und knapp beantwortet werden: Schwächend wirken diejenigen Kräfte, die unmittelbar 
willentlich auf das Zentrum der Spirale hinzielen wollen und die Weitungsgeste, die Hingabegeste 
an das Fremde, also die Peripherie der Spirale abkürzen wollen. Umgekehrt kann sicherlich gesagt 
werden,  dass  das  Verdauungsfeuer  seine  höchste  Reinheit  und zugleich  Kraft  dadurch  erfahren 
kann, dass der Prozess der Spirale seine weitestgehende Ausdehnung nach außen erfährt,  indem 
eine intensiv empfindende Hingabe an das  Fremde stattfindet.  Zu Beginn hatten  wir  die  Frage 
gestellt, wo eigentlich der Verdauungsvorgang seinen Anfang nimmt, und bemerkt, wie schwer es 
ist, hier eine eindeutige Antwort zu finden. Zuerst glaubten wir bei der Aufnahme der Speise in den 
Mund würde dieser Vorgang seinen Ausgangspunkt haben. Durch eine genauer Betrachtung wurde 
deutlich,  dass  die  Verdauungskraft  eine  größere  wird,  wenn  es  durch  eine  entsprechende 
differenzierte   Vorstellungsbildung  bereits  vor  der  Nahrungsaufnahme  zu  einer  Weitung  des 
wahrnehmenden und empfindenden Bewusstseins gekommen ist. So lässt sich z.B. der Sinn einer 
kurzen Besinnung vor der Mahlzeit auf den Ursprung der Nahrung auch physiologisch begründen. 
Je weiter wir die Spirale jedoch nach außen denken, desto mehr bemerken wir, dass ihr nach außen 
keine  Grenzen  gesetzt  sind.  So  können  wir  bereits  den  Prozess  der  Beziehungsaufnahme  zur 
Nahrung durch die Verarbeitung, und das Zubereiten der Nahrung einbeziehen, auch können wir 
eine intensive betrachtende oder forschende Beziehungsaufnahmen zu den Nahrungsmitteln, den 
Pflanzen  und  Tieren  und  Mineralien  hinzunehmen.  Indem  der  Mensch  demnach  zu  der  ihn 
umgebenden Natur und den in ihr wirkenden Reichen eine immer freiere, von willentlichem Zugriff 
geläuterte, geistig seelische Beziehungsaufnahme realisiert und sich damit immer freier und weiter 
der  Peripherie  der  Spirale  hingibt,  wird  es  ihm  zugleich  gelingen,  das  in  ihm  wirkende 
Verwandlungsfeuer in immer reinerer Weise zu entzünden und dadurch seine Leiblichkeit in immer 
feinerer  Weise  so  zu  verwandeln,  dass  diese  immer  stärker  Ausdruck  seines  geistig-seelischen 
Wesenskerns  werden kann.  Jenes  Wechselspiel  von Hingabe und Aktivität,  welches  sich in  der 
Spirale  zum  Ausdruck  bringt,  stellt  damit  die  Grundlage  dafür  dar,  die  zunehmenden 
Fremdwirkungen im Menschen immer weiter zu überwinden und zu verwandeln und dadurch eine 
allmählich  Überfremdung,  die  bis  zum  Selbstverlust  gehen  kann,  zu  verhindern.  Das 
Verdauungsfeuer stellt sich deshalb als fundamentale Kraft zur Vermenschlichung des Seins dar und 
steht mit der Ich-Kraft des Menschen in unmittelbarer Verbindung. 

9



Anmerkungen

Anmerkung 1:

Die Fremdbestimmung stellt ein nicht unerhebliches Problem unserer Zeit dar. Sowohl autoritäre 
Strukturen, als auch eine Vielzahl von sogenannten Sachzwängen oder „Alternativlosigkeiten“, die 
uns  den  Freiraum  zum  individuellen  Handeln  nehmen  wollen,   stellen  für  den  nach 
Individualisierung  und  Selbstbestimmung  ringenden  modernen  Menschen  eine  Herausforderung 
dar, der er nicht immer gewachsen ist. Indem der Mensch sich aber immer häufiger von derartigen 
Fremdkräften bestimmen lässt, fühlt er sich zunehmend mangels Selbstbestimmung unerfüllt und in 
die  Sinnlosigkeit  gebannt.   Erschöpfung  und  Depression  können  häufig  als  Folge  jener 
Fremdbestimmung über längere Zeiträume erkannt werden. 

Anmerkung 2:

der  Nervus  vagus  macht  einen  wesentlichen  Teil  des  sogenannten  parasympathischen 
Nervensystems aus. Dieses zeigt immer im Zusammenhang mit Entspannung und Verdauung eine 
Aktivität und geht hier mit einem mehr hingegebenen, wahrnehmenden, träumenden Bewusstsein 
einher. Der Gegenspieler des parasympathischen Nervensystems wird als Sympathikus bezeichnet. 
Er  korreliert  mit  einer  übersteigerten Wachheit  und Konzentration,  wie sie vor  allem in Angst, 
Flucht oder Bedrohungssituationen von Nöten sind. 

Anmerkung 3:

Säuglingsnahrungen für Allergikerkinder,  welche aus fragmentierten Eiweißen bestehen,  werden 
deshalb von manchen Kindern abgelehnt

Anmerkung 4:

Bei der  DNA handelt  es sich um die sogenannte Erbsubstanz des Menschen.  Die DNA ist  die 
Trägerin der Gene des Menschen. Die Art wie die DNA in ihrer Raumstruktur aufgebaut ist, enthält 
als eine Art Siegel Informationen über die im Menschen wirkenden Form- und Gestaltungskräfte. 
Die DNA stellt in zentralster Weise den innersten Abdruck jeder Fremdwirksamkeit dar und muss 
deshalb ebenfalls überwunden und zerstört werden. 

Anmerkung 5:

Heinz Grill aber auch Rudolf Steiner beschreibt im Bereich der Ätherkräfte den Lichtäther als eine 
Kraft,  durch  welche  der  Mensch  mit  seinem  eigenen  Wesen  über  seelische  Empfindungen 
Beziehung  zur  Welt  aufnehmen  kann.  So  wie  durch  das  physische  Licht  die  Dinge  der  Welt 
räumlich miteinander in Beziehung treten und aufeinander ausstrahlen, so eröffnet der Lichtäther 
den  Raum  für  Empfindungen  und  schafft  Beziehungen  darin.   Mit  Empfindung  ist  hier  ein 
seelisches Erlebnis gemeint, welche durch eine intensive Begegnung mit einem anderen Sein, ein 
Gefühl mit sich bringt. Im Gegensatz zur Emotion steht aber die Empfindungserfahrung in einem 
realen  Zusammenhang  mit  dem  Erlebten,  und  teilt  uns  deshalb  etwas  über  dasselbe  mit, 
wohingegen die  Emotion nur über unsere eigene Seelische Konfiguration mitteilt.  Während die 
Empfindung mehr in einem objektiv-subjektiven Begegnungsraum von Ich und Welt erlebt werden 

10



kann,  steigen  Emotionen  aus  der  Leiblichkeit  des  Menschen  empor  und  haben  deshalb  keine 
wirklichkeitsgemäße Beziehung zur Welt. Während immer weiter verfeinerte Empfindungen in eine 
immer intensivere Beziehung zur Welt bringen können, kapseln ihn Emotionen eher von derselben 
ab und schließen ihn in einem mehr subjektiven Raum ein. 

Rudolf Steiner GA 114, Das Lukasevangelium 7. Vortrag  21.9.1909
Heinz Grill Das Wesensgeheimnis der Seele 

Anmerkung 6:

Der Wärmeäther, welcher mit Agni im Zusammenhang steht, wird von Heinz Grill in seinem Buch 
über das Wesensgeheimnis der Seele als eine  Kraft beschrieben, welche in Erscheinung tritt, wenn 
sich ein kosmisches Ordnungsprinzip mit einer irdischen Konfiguration so in Verbindung bringt, 
dass diese wie unmittelbar von der kosmischen Ordnung durchdrungen wirkt. Der Wärmeäther steht 
- wie Agni – im Zentrum der Spirale, da sich erst durch das intensive Wechselspiel an empfindender 
Wahrnehmung und Verdauungsaktivität eine – im Pankreasorgan verkörperte – Kraft entwickelt, 
welche  einerseits  das  Fremde  durch  und  durch  empfunden  und  erlebt  hat  und  zugleich  ihre 
verwandelnde und abbauende Tätigkeit hierdurch ganz in Übereinstimmung mit der Fremdsubstanz 
vollzieht. Indem somit die „Erkenntnis“ des Fremden unmittelbar und zugleich zu einem Abbau und 
der Möglichkeit eines Neubeginns des Fremden  führt, ermöglicht das Verdauungsfeuer eine Art 
Auferstehung  der  Fremdsubstanz  im  Menschenleib.  Dem  Wärmeäther  ist  die  Kraft  zu  eigen, 
Zerstörung und Auferstehung zugleich zu schaffen. Er stellt damit die Voraussetzung für jedweden 
Neubeginn  in  der  Welt  dar.  Man  könnte  auch  sagen,  indem der  Wärmeäther  in  die  Substanz 
hereingeführt  wird,  geht  diese  durch  einen  Auflösungsvorgang  hindurch,   der  sie  zugleich 
empfänglich  macht  für  Geistiges.  Schließlich  kann  sich  Geistiges  nur  dort  mit  der  Materie 
verbinden, wo diese darauf verzichtet, sich aus sich selber heraus bestimmen zu wollen, d.h. indem 
sie ihre Vorprägung vollständig loslässt. Ein meditatives Bild zum Wärmeäther, welches sich aus 
dem Buch „Übungen zur Erkenntnisbildung der höheren Welten, Initiatorische Schulung in Arco“ 
von Heinz Grill ableiten lässt, könnte in etwa lauten:

Der Wärmeäther  kann dort  wirken,  wo der  Mensch darauf  verzichtet  etwas aus  seiner  eigenen 
materiellen Geprägtheit heraus zu wollen und zugleich durchdrungen ist von der Anerkenntnis eines 
Höheren. 

In  den  Verdauungssäften  des  Pankreasorganes  wirkt  der  Wärmeäther,  da  die  Materie  in  einen 
Zustand versetzt wurde, in dem diese darauf verzichtet, etwas aus sich selbst heraus sein zu wollen. 
Schliesslich wurde jedes „Eigen-Sein“ der Nahrungssubstanz zuvor überwunden und zerstört. Man 
könnte diesen Vorgang als einen Opfervorgang bezeichnen, bei dem jedes „Eigenwillig-Sein“ der 
Substanz dahingeopfert wurde um das wirkliche „Eigensein“ in einen höheren Dienst stellen zu 
können.  Die Nahrungssubstanz wird durch jenes Opfer in einen Zustand angehoben, indem sie für 
das  Menschsein  im  höchsten  Sinne  empfänglich  geworden  ist,  und  deshalb  zur  menschlichen 
Substanz aufsteigen kann. 

Anmerkung 7:

siehe:  Grundlegendes  zu  Erweiterung  der  Heilkunst  Kapitel  IX Die  Rolle  des  Eiweißes  im  
Menschenkörper

11



Abbildungen:
Abbildung 1:

Wahrnehmung. Empfindung       Aktivität

Kephale Phase: Vorstellen der Nahrung Interesse Vorbereiten der Nahrung 

Sehen der Nahrung Freude Zubereiten der Nahrung

Riechen der Nahrung Apetit Aufnehmen der Nahrung

Schmecken der Nahrung Schluck- Schlucken
verlangen

gastrale Phase: Erleben der Nahrungs- Gastrin Säurebildung, Pepsinbildung
abbauprodukte im Magen

intestinale Phase Erleben der kleinsten Nah- Cholezysto- Pankreasaktivität, Trypsinbildung
rungsfragmente (Chemo- kininbildung
rezeptoren)

Anmerkung: Die von links nach rechts zielenden Pfeile zeigen jeweils, wie durch übergeordnete Zentren der 
Wahrnehmung  und  Empfindung  jeweils  eine  Verdauungsaktivität  angeregt  wird.  Je  weiter  wir  in  der 
Abbildung nach unten kommen, desto stärker steigern sich diese anregenden Wirkungen (die Zahl der Pfeile  
nimmt zu), da auf die unteren Zentren/Phasen jeweils die vorangegangenen Phasen aktivierend wirken. 

Abbildung 2:
 Die Verdauungsspirale

      Vorstellen der Nahrung

Interesse 

           Vorbereitung der Nahrung 

        Sehen der Nahrung Säure-, Pepsinbildung

         Freude    Gastrinbildung

        Zubereiten der Nahrung  Chemorezeptoren       
     Cholezystokinin       Erleben der Nahrungsab-

      bauprodokte
           Riechen der Nahrung                          Pankreas

   Agni
         Schlucken

                 Appetit
               

                   Aufnehmen der Nahrung            Schluckverlangen
              

                      Schmecken der Nahrung 

Anmerkung: Die Abbildung zeigt, wie sich das Verdauungsfeuer Agni – odder auch der Wärmeäther - nach 
Innen hin immer weiter steigert und wie zugleich die Spirale nach außen hin immer weiter wird, wenn die  
Beziehungsaufnahme durch den Lichtäther entsprechend stattfindet.

12


