Eine Ubungsanleitung
zur Erarbeitung eines Ideals am Beispiel des
Begriffes
der "Beobachtung"

Dem geistigen Urbild, welches mit dem Begriff der reinen Beobachtung der Welt verbunden ist, kann man in
dem Bild vom auferstandenen Christus von Rembrandt in schoner Weise nahe kommen.

Gedanken zur Vorweihnachtszeit des Jahres 2022

von Dr. med. Jens Edrich



Das geistige Ideal des Begriffes der “Beobachtung”- eine Seeleniibung

Die gegenwirtige Situation ergreift den Menschen oftmals auf bedrdngende Weise und treibt ihn re-
gelrecht in Situationen der emotionalen Enge. Aus der Enge heraus neigt der Mensch dazu die Din-
ge rasch zu beurteilen oder in Gut und Bose zu klassifizieren. Die Fahigkeit einen Gegenstand, eine
Situation oder einen Sachverhalt ruhig und iiber lingere Zeit zu beobachten um sie wirklich zu ver-
stehen, geht uns angesichts immer stirkerer Emotionalisierungen und Bedrdngnisse, die uns zum
raschen Urteilen und Handeln driangen wollen, immer mehr verloren. Wo aber der Mensch diese
Féhigkeit des Beobachtens und Zu-Verstehen-Suchens einer Situation immer mehr verlernt und sich
in rasche Gefiihlsurteile hineintreiben ldsst, da wird er unmerklich zum Instrument unbewusster
Wirkungen, die ihn auf ihre Weise zu steuern suchen. Der Mensch verliert damit immer mehr die
Fahigkeit zur eigenstindigen Erkenntnis- und Urteilsbildung und nimmt unbewusst Vorurteile und
Vorstellungen in sich auf, die nicht der Wirklichkeit entsprechen. Indem er aber aus diesen heraus
handelt, wird sein Handeln irrational und zerstorerisch und in der Folge beginnen Spaltungen und
Liigen die Welt zu beherrschen.

Die Fahigkeit die Dinge ruhig zu beobachten und die raschen in uns aufsteigenden Urteile zurtick-
zuhalten gehort deshalb zu einer fundamentalen Féhigkeit des Menschen, die durch die gegenwirtig
in der Menschheit wirkenden, den Menschen in die Emotion treibenden Suggestionskréifte hochst
gefdhrdet ist.

Diese Féhigkeit neu zu erringen, ja die Féhigkeit des Beobachtens im allerhdchsten und schonsten
Sinne des Wortes iiberhaupt erst zu erringen, scheint fiir den heutigen Menschen wesentlich. Zu-
gleich wird man bei der Betrachtung des Begriffes "Beobachten" bemerken, dass dieser Begriff ein
breites Spektrum an Wirklichkeiten umfasst. Neben seiner Alltagsbedeutung ist mit ihm einerseits
ein tiefer geradezu missbrauchlicher Abgrund verbunden. Auf der anderen Seite kann der Begriff
bei einer geistigen Betrachtung bis hin zu seiner allerschonsten und idealsten Form gedacht und
praktiziert werden. Diese sogenannten "ideale" Form des Begriffs "Beobachten" aber ist bislang
noch kaum in der Menschheit vorhanden, sondern nur als geistiges Potential mit ihm verbunden.

Deshalb soll in der Folge eine sogenannten Seeleniibung vorgenommen werden, durch die der
Begriff des "Beobachtens" in einem moglichst grolen Teil seines Spektrums sichtbar werden kann.
Die in der Ubung beschriebene Herangehensweise findet sich in dem Buch "Ubungen fiir die Seele"
des zeitgendssischen Geist-und Seelenforschers Heinz Grill als sogenannte vierte Seeleniibung
(Kapitel: Die Anndherung an die energetische seelische und geistige Substanz von Begriffen). Wir
wollen dabei zunidchst in einem ersten Schritt ausgehen von dem, was wir mit dem Begriff tiblicher-
weise verbinden. Dabei kann auch eine Betrachtung des Wortes "Beobachten" wertvoll sein. In
einem nichsten, zweiten Ubungsschritt wollen wir dann den Begriff bis hin zu den tiefsten und
negativsten Abgriinden seines Spektrums hin verfolgen und zu schauen suchen. Erst dann werden
wir in einem dritten und letzten Schritt den Begriff immer besser seiner hdchsten idealsten Form
anzundhern versuchen.

Ziele der Ubung ist es also das volle geistige Potential des Begriffes "Beobachten" herauszuarbeiten
und dadurch zu erkennen und es damit fiir uns und die Welt verfiigbar zu machen. Indem wir nim-
lich das Potential entdecken, welches mit einem Begriff verbunden ist, kann dieser Begriff erst in
seinem vollen geistigen Potential wirksam werden. Der Begriff, den wir dieser Ubung unterziehen,
wéchst damit seinem reinsten geistigen Urbild und damit seiner schonsten und heilsamsten Form



zu. Es keimt durch diese Art der Ubung damit in unserer Seele etwas heran, was ein hohes geistiges
Ideal ist und uns auch in Zeiten der Not, die uns in die Bedréngnis fiihren wollen, zur Verfiigung
stehen kann. Ja, wenn wir das Potential des Begriffes "Beobachten" einmal durch unser geistig-
seelisches Forschen entdeckt haben, so werden wir im besten Fall dieses Potential auch immer mehr
als Fahigkeit in uns entfalten wollen, da wir erkennen, welche wertvollen Moglichkeiten fiir uns
und fiir die Welt mit diesem Potential verbunden sind.

Erster Schritt
Was verstehen wir unter dem Begriff "Beobachten' normalerweise,
und welche Bedeutung liegt in dem Wort selbst?

Einen Gegenstand oder eine Situation zu beobachten bedeutet gemeinhin sich ihm ruhig betrachtend
gegeniiberzustellen und ihn fiir lingere Zeit vor das geistige oder auch physische Auge zu stellen.
Beobachten kann der Mensch sowohl in einem ersten Schritt einen materiellen Gegenstand oder
eine Situation, die sich vor ihm abspielt. Beobachten kann er aber auch im héheren Sinne etwas,
was sich bereits abgespielt hat. Im letzteren Fall muss der Mensch zunichst das Vergangene in einer
Art Erinnerungs- oder Vorstellungsbild vor sein geistiges Auge stellen, ehe er es beobachten kann.
Auch eine Situation in der Welt, von der wir Kenntnis haben, konnen wir aus der Ferne heraus
beobachten, indem wir uns mdglichst viele Kenntnisse von der Situation verschaffen und die
Zusammenhédnge, die zu derselben gefiihrt haben, vor die Seele stellen. Der Vorgang, der dabei der
Beobachtung vorangehen muss, kénnte nach Heinz Grills o.g Buch "Ubungen fiir die Seele" als
eine Phase der "Konsolidierung" genannt werden. Wir miissen erst einmal ein umfassendes und
solides Bild von einer Sache erbauen und dabei moglichst viele Phinomene und sogenannte Fakten
zusammensammeln und zu einem Gesamtbild ordnen, ehe wir die Situation bzw. das von uns
zusammengestellte Bild beobachten konnen. Blicken wir dazu beispielsweise auf die Medien, so
werden wir bemerken, dass wir dort normalerweise kaum wirkliche "Phdnomene" mehr finden, son-
dern stattdessen iiberall vielmehr auf bereits gefillte Urteile stoen. Urteile und Phdnomene aber
miissen wir klar unterscheiden, da Urteile ohne ausreichende Wahrnehmung uns von der Welt und
der Wirklichkeit entfernen, wahrend wirkliche Phdnomene, die wir zu einem Bild zusammentragen,
uns zu einer wahreren Welterkenntnis verhelfen kdnnen.

Blicken wir auf das Wort "Be-ob-achten", so finden wir darin drei verschiedene Elemente und Qua-
litdten. in der Silbe "Be" treten wir mit dem Gegenstand in Be-ziehung. "Be" meint immer einen
Vorgang der Hingabe zu dem Gegeniiber. So be-wissern wir eine Pflanze, be-fiillen wir ein Gefal,
be-merken wir einen Gegenstand, be-dienen wir einen Gast. Nach dem "Be" tritt uns nun in der
Wortfolge die Silbe "ob" entgegen. Was verbirgt sich in dieser nun vollkommen anders gearteten
Priposition des "ob"?. Ob-jektiv sind wir, wenn wir uns selber vollkommen zuriickhalten und einer
Sache frei entgegentreten; wir sind geriihrt "ob" einer menschlichen Geste und meinen damit "ange-
sichts" dieser Geste. ob-struktiv ist etwas, wenn es sich einem Strom "entgegenstellt" und seinen
Fluss zu hemmen sucht, in der Medizin sprechen wir davon dass eine Ader "ob-literiert" und mei-
nen damit verstopft. immer also liegt in der kleinen Préposition "ob" eine Qualitét, die sich etwas
entgegenstellt. In dem Wort Be-ob-achten haben wir uns also um der Be-ziehung zu einer Sache
willen der Sache selbst zundchst "entgegenzustellen" Be-ob bedeutet also, ich trete in Be-ziehung
indem ich mich einer Sache entgegenstelle. Was aber geschieht nun, nachdem ich mich mit der
Sache durch Gegeniiberstellen in Beziehung gebracht habe? ich "ach-te". Die Schlusssilbe -te



bedeutet dabei immer eine Tétigkeit. So tas-te oder flech-te ich, so schlach-te oder fliich-te ich. Was
aber tu ich mit dem Wort "Ach-ten?" ich tue "Ach!" Ach aber bedeutet: Ich staune. Im "Ach" flie3t
uns dhnlich wie beim "Aha" eine neue Idee, eine neue Inspiration zu. Als Gott Vater dem Abram
seinen Atem einhauchte und damit einen neuen Bund mit ihm errichtete, da gab er ihm das "aha"
hinzu. Er gab ihm also das Staunen iiber die Inspiration hinzu und so nannte er ihn fiirderhin nicht
mehr Abram sondern Abr- aha- am. Im "Ach" also emfingt der Mensch eine neue geistige Inspira-
tion, eine neue Idee, ein neues Staunen.

Im "Beobachten" tritt der Mensch also der Wortbedeutung nach in Beziehung mit der Welt, indem
er sich jener gegeniiber stellt und an ihr neue Ideen, Erkenntnisse erringt, die zum tieferen
Verstindnis und damit einer tieferen Beziehungsaufnahme mit derselben verhilft. Der Mensch
erwacht also durch die sich gegeniiber stellende Beziehungsaufnahme mit der Welt zu einer tieferen
Erkenntnis und Beziehung zu derselben.

Zweiter Schritt
Die moglichen Abgriinde, die mit dem Begriff des Beobachtens verbunden sein konnen

Blicken wir in einem zweiten Schritt auf die Abgriinde des Begriffes "Beobachten", so werden wir
bemerken, dass in diesen Abgriinden die reine Beobachtung tatsdchlich durch ein bereits zuvor
gefilltes Urteil nicht nur getriibt, sondern massiv kontaminiert und dadurch zu einer zerstorerischen
Kraft wird.

So konnen wir beispielsweise einen anderen Menschen auf eine "voyeuristische Art und Weise"
beobachten und ihn auf Schritt und Tritt verfolgen. In dieser Art der Beobachtung liegt eine mehr
oder minder offensichtliche Gier, die sich von dem beobachteten Objekt etwas "holen" mdchte, die
sich also an dem Gegeniiber energetisieren mochte. Die Beobachtung verliert damit ihre Reinheit
und wird anriichig und hésslich.

So konnen wir auch einen anderen Menschen "observieren". Dabei verfolgen wir ihn auch bis in die
Intimsphére seines Lebens hinein mit dem Ziel ihn z.B einer gewissen Tat zu {iberfiihren oder aber
auch ihm eine gewisse Tat unterzuschieben und dafiir die Schwachstelle an ihm zu suchen, an der
wir die Tat auf ihn darauf projizieren konnen. (Beispielsweise wird man die Rede eines Redners,
dem man nationalsozialistische Umtriebe nachsagen méchte weil er "unbequeme" Wahrheiten auss-
pricht, genau observieren, bis man einen Moment, an dem er seine Hand griifsend der Menge entge-
genstreckt, photographisch fixieren und aus dem Zusammenhang herausreifien kann. Indem man
nun dieses Foto ohne jeden Bezug zum Inhalt der Rede veroffentlicht und den Kommentar darunter
schreibt: Person XY macht Hitler-Gruf3, kann man ihn in der Offentlichkeit nationalsozialistischer
Umtriebe bezichtigen, selbst wenn die entsprechende Person in Wahrheit ein tiefes demokratisches
Ideal verkorpert, und hat damit einen Vorwand fiir die gewiinschte polizeiliche Festnahme ohne
dass ein Schrei des Entsetzens durch die Offentlichkeit geht). Das Problem, warum der Begriff des
"Beobachtens" hier nicht nur seine Unschuld verliert, sondern sogar in pervertierter, geradezu
bosartiger Form verwendet wird, liegt darin, dass in die Téatigkeit des Beobachtens eine bewusste
zerstorerische Intention hereinwirkt.

In einer extremen Form haben wir hier das Bild des "big brother is watching you", bei dem eine
selbsternannte Fithrung die Menschen bis in die kleinsten Details iiberwacht um sie nach ihren eige-
nen Zielen beliebig steuern konnen.



Auf einer psychologischen Ebene kann die derart pervertierte Beobachtung anderer Menschen darin
bestehen, deren "wunde" Stelle herauszufinden um sie zu diffamieren und durch Rufmord, bei dem
eine ohnehin wunde Stelle an ihnen in den Fokus geriickt wird, in die Verzweiflung zu fiihren.

Bei all diesen offensichtlich zerstorerischen Formen des Beobachtens dient jenes Beobachten also
der Intention des Observierenden das Gegeniiber unter Kontrolle zu halten und damit die Macht
tiber ihn nicht zu verlieren.

Beobachten, bespitzeln, liberwachen und iiber die Geheimdienste beschatten miissen wir also Men-
schen dann, wenn wir das Ziel verfolgen, diese - weil sie uns gefdhrlich erscheinen - nach unserem
Willen zu steuern oder gar zu zerstoren.

Bei der pervertierten Form der Beobachtung, wie wir sie in der Gegenwart leider immer haufiger
finden, haben wir es also mit einem von Urteilen, Intentionen und Manipulations- bzw. Zerstorungs-
absichten durchsetzten pervertierten Ideal zu tun, welches man auch als ein "Antiideal" bezeichnen
konnte. Bezeichnend fiir die Gegenwart ist, dass die vielen pervertierten Antiideale wie der Wolf im
Schafspelz durchaus im Kleide von vermeintlichen hohen Idealen verkauft werden. So geht es
beispielsweise bei der Verfolgung von Menschen, die sich kritisch zu den Coronamalinahmen oder
auch der derzeitigen Ukrainepitik geduBert haben, offiziell darum ein Ideal, und das ist die Verhin-
derung nationalsozialistischer Tendenzen in der Gesellschaft, zu verfolgen. In Wahrheit aber geht
es darum, die eigenen Unzuldnglichkeiten, Fehler oder gar Machenschaften durch die Pervertierung
der Ideale zu vertuschen, indem man das eigenen Tun "idealisiert" und die auf der verfolgten Seite
lebenden wirklichen Ideale diffamiert.

Ebenso zu den finstereren Formen der Beobachtung aber gehdren Formen der passiven Beobach-
tung der Welt, bei denen wir uns quasi gemiitlich im Lehnstuhl zuriicklehnen, wihrend die Men-
schen in anderen Teilen der Welt sich die Kopfe einschlagen... Wir wollen die Dinge ruhig beobach-
ten und uns nicht iiber sie aufregen... sind doch das die Probleme anderer Lander und anderer Men-
schen, die mit uns nichts zu tun haben.

Wihrend der Wille in der erstgenannten Perversion der Beobachtung, die wir mit dem "big brother"
verbanden, regelrecht gierig nur die Stelle zu beobachten sucht, wo wir unser Gegeniiber zu unseren
Gunsten benutzen oder auch vernichten konnen, haben wir es bei der zweiten Negativform der
Beobachtung mit einer passiv-tragen Form des Menschseins zu tun. Statt mit Interesse die Welt zu
beobachten und damit geistig mit ihr in Beziehung zu treten, stoBen wir sie desinteressiert und
teilnahmslos zuriick. Auch diese Form von Beziehung dient letztlich nur der eigenen Egoitit,
benutzt sie doch das Beobachtete allenfalls dafiir um sich selber in einer Art hisslicher Selbstzufrie-
denheit, die keinerlei Beziehung zum Gegeniiber sucht, {iber dieses zu stellen und uns selber dabei
wohl und "gut" zu fiihlen.

Eine vergleichsweise schwache aber dennoch nicht zu unterschiatzende Form dieser Negativitit fin-
den wir, wenn wir sagen: Ich kann dem Treiben ja zusehen und es beobachten, aber tun kann ich ja
ohnehin nichts.... Eine sehr starke Form der Negativitit hitten wir dagegen, wenn wir sagen wiir-
den: Nun, ich beobachte die Welt, aber sie ist ja doch selber Schuld dass es darin so zugeht. Mit mir
hat das Ganze nichts zu tun; ich bin ja moralisch integer und deshalb geht es mir auch gut.... sollen
die da drauflen nur einmal leiden und sich die Kopfe einschlagen, das Wichtigste ist ja, dass es mir
gut geht.



Stellen wir uns fiir beide unterschiedlich starke Formen der Negativitit einmal die Frage, die bei
einer reinen Beobachtung von Noten wire: Haben wir uns des Urteils enthalten und sind wir des-
halb wirklich in der vorurteilsfreien neutralen und objektiven Beobachtung, wie sie dem Ideal nach
richtig wiére?

Wihrend fiir den zweiten Fall unschwer zu sehen ist, dass wir hier ein massives Urteil {iber die Welt
fillen, die wir beobachten, und dass wir uns damit tiber die Welt dariiber stellen,und damit die
Entwicklungsmoglichkeiten in der Welt regelrecht durch unser Urteil ersticken, ist dieses Urteil im
ersten Fall weniger leicht zu entdecken. Blicken wir aber mit einem ehrlichen Blick einmal wirklich
auf uns selbst, so bemerken wir auch hier ein verborgenes richtendes Urteil. Denn, indem wir sagen,
nun das ist eben so, ich kann es beobachten, aber dndern kann man nichts, da fillen wir schon
unmerklich ein Urteil tiber die Welt. Wir urteilen ndmlich, dass diese sich nicht verdndern kann. Wir
sperren die Welt damit also auch unmerklich mit unserem verborgenen Urteil ein...

Wie anders wire es, wenn wir sagen konnten... ich will mich entheben des Urteils und beobachten,
was da drauflen vorgeht und zu verstehen suchen, was da eigentlich los ist, was da eigentlich das
Problem ist... denn indem ich so mit der bewussten, anteilnehmenden Frage die Welt beobachte,
lasse ich zu, dass es hier vielleicht irgendein Problem gibt, das zu 16sen wiére, gleichzeitig trete ich
mit der Welt in eine anteilnehmende von Interesse getragene Beziehung, in der ich den Gedanken
zulasse, dass es zu diesem Problem eine Losung geben miisste, und dass es moglicherweise ja auch
von mir abhédngt, wie ich auf die Welt blicke, und ob ich sie verurteile oder aber eine Entwicklungs-
moglichkeit, eine Losung zu entdecken suche, wie und ob die Welt sich entwickeln kann. Wéhrend
ich durch ein Beobachten, bei dem noch das verborgene Urteil lebt: "Die Dinge sind eben so, wie
sie sind, und man kann hier nichts tun..." letztlich nicht wirklich in der Be-ob-achtung bin, da ich
weder mit der Sache richtig in Beziehung trete, noch der Sache ausreichend gegeniibertrete, und
zugleich das, was vielleicht als Moglichkeit gegeben ist, einfach gar nicht be-achte, wéihrend ich
also noch mehr in meinen eigenen Gefiihlsurteil "dass die Sache ohnehin ihren Gang gehen wird
unabhingig von mir" lebe, kann der Mensch wenn er das schonste und reinste Ideal der Beobach-
tung in seiner Seele trigt, erst wirklich mit den Dingen in Beziehung treten und damit seinerseits et-
was Wesentliches dazu beitragen, dass diese sich im besten Sinne weiterentwickeln kénnen.

Dritter Schritt
Anniherung an die reinste und schonste Form der "Be-ob-achtung':

Gegeniiber den pervertierten Antiidealen verkorpert der reine Begriff der Beobachtung das Prinzip
des "Verzichtes" auf jede eigene Willensintention, Verurteilung oder gar Beeinflussung und Mani-
pulation des anderen. Der Beobachtende will seinen Willen gegeniiber dem Beobachteten zuriick-
halten und zielt nur darauf jenen - um der Beziehung zum anderen willen - zu verstehen. Wir
wollen dabei dem Objekt der Beobachtung geistig ndher kommen. Damit aber ist die Beobachtung
in ihrer schonsten Form immer von den Wunsch nach einer tieferen, wahreren und besseren Bezie-
hung zu dem beobachteten Objekt getragen.

Zum reinen und schonsten Beobachten gehort demnach normalerweise auch das Ideal, aus unserem
Unbewussten heraus sprudeln und aufsteigen wollende Gefiihlsurteile, Assoziationen und Emotio-
nen als Projektionen unsererseits zu erkennen und zuriickzulassen um uns immer wieder der Beob-
achtung der Sache selbst zu widmen.



Um einen Gegenstand ausreichend beobachten zu kénnen miissen wir also unterscheiden, was aus
unserer eigenen Vergangenheit als aufgespeicherte, unbewusste Kraft in uns aufsteigen und sich in
den Vorgang der Beobachtung hereinschieben mochte, und was uns aus dem "Gegenstand" selbst
wirklich entgegenkommt. Der Gegenstand muss damit aus unserer eigenen subjektiven Hiille, die
uns fiir den eigentlichen Gegenstand blind macht, heraus genommen und regelrecht vor uns hinge-
stellt werden, damit wir ihm frei und mit einem ausreichenden Weitblick gegeniibertreten kénnen.
Erst durch diesen Akt des Gegeniiberstellens kann das Beobachtete frei in Erscheinung treten und
das, was aus uns aufsteigen und sich auf den Gegenstand projizieren will, zuriickgehalten werden.

Schon bei der sprachlichen Betrachtung der Wortgestalt des kleinen und harmlosen Wortchens "Be-
ob-achten" haben wir ein tiefes Geheimnis, ja ein tiefes geistiges Gesetz in diesem entdeckt: Sagte
es doch: Wenn du mit der Welt in Be-ziehung gehst indem du "ob" ihr (d.h angesichts derselben)
wachsam bleibst, dann wirst du zum groflen "Aha" kommen, dann wirst du Ach-ten, das heifit das
“Ach”, das groBle Staunen entwickeln, indem du plotzlich Aspekte entdeckst, die du zuvor ange-
sichts der Welt noch nicht entdeckt hattest. Ja, indem du die Dinge be-ob-achtest und sie zu verste-
hen suchst, wirst du zu neuen Inspirationen, zu neuen Erkenntnissen kommen, die zu dem Beob-
achteten aus der Welt der Gedanken hinzutreten. Das Objekt der Beobachtung wird damit durch dei-
ne Be-ob-achtung aus seiner Enge, aus dem vermeintlich festgelegten, materiell determinierten
Zustand allméhlich heraustreten und sich weiten und wandeln, da du erkennst, welche weit {iber
das Objekt, wie es bislang erscheint, hinausgehenden Aspekte eigentlich mit diesem Objekt geistig
als Potential verbunden sind.

Der Hund, der uns bislang Angst gemacht hat, und der uns angesichts unserer Angst, die wir auss-
trahlten, zuletzt gar gebissen hat, wird, indem wir ihn zunichst geistig beobachten, d.h indem wir
uns ein Bild, eine Vorstellung von dem, was der Hund ist, schaffen, seinen Charakter dndern, denn
wir bemerken, dass die Angst uns daran hinderte ithn wirklich zu sehen, ja dass wir in der Angst auf
einen Aspekt des Hundes fixierten, der noch lange nicht der ganze Hund war. Zugleich erkennen
wir in der Beobachtung, dass der Hund in seiner Gesamtheit nicht nur ein beillendes, bellendes
Wesen ist, sondern durchaus Respekt vor dem Menschen oder gar eine Zuneigung zu ihm haben
kann, wenn dieser ihm ruhig, gefasst beobachtend entgegentritt... Ja meistens wird der Hund, dem
wir in dieser Art be-ob-achtend gegentibertreten, durch diese Kunst der ruhigen Beobachtung nach
einer Weile authoren zu kliffen und vielleicht sogar neugierig interessiert an uns zu schnuppern
beginnen oder aber in gehdriger Entfernung respektvoll knurrend vor uns entfernt stehen bleiben.
Die Kraft der Be-ob-achtung hat bei uns die Féhigkeit entziindet, mit dem Hund in Be-ziehung zu
treten, ihm gegeniiber zu treten und zu be-ach-ten, d.h. mit Erstaunen zur Kenntnis zu nehmen, dass
ja wir und unsere eigene Art und Weise, wie wir dem Hund entgegentreten sind, fiir die Frage
entscheidend sind, ob der Hund uns beif3t oder zuletzt vielleicht gar mit dem Schwanz wedelt, oder
zumindest respektvoll vor uns stehen bleibt. Mit dem Be-ob-achten kommt das "Ach" und damit die
staunende Erkenntnis an uns heran, und wir bemerken, welche Kraft von der ruhigen Be-ob-achtung
ausgehen kann auf uns selbst und auf die Welt, der wir durch die Be-ob-achtung entgegentreten.

Der reinste Begriff der Beobachtung konnte also in etwa auf folgende Weise zum Ausdruck
gebracht werden:



Wenn wir einen Gegenstand, eine Situation oder einen Menschen in der Welt fiir ldngere Zeit
wiederholt ruhig und frei von allen in uns aufsteigenden Urteilen und Vorurteilen beobachten, dann
wird uns die Frage nach demjenigen, was diesem Gegeniiber wesenhaft zugrunde liegt, allméhlich
entgegenkommen... Wir werden die Frage nach diesem Wesenhaften als einen Teil unseres Gegen-
iibers erleben und auch diese zu dem Bild, welches wir beobachten, hinzunehmen. Allméahlich wird
sich so bei entsprechender Geduld und Ausdauer und dem Verzicht unsererseits etwas beim
Gegeniiber erreichen zu wollen das beobachtete Bild immer weiter in seinem wahren Sein zeigen
konnen... Und indem sich so unser Gegeniiber immer mehr fiir uns zu seinem wahren Sein hin ent-
hiillt, kann es sich auch tatsdchlich immer mehr zu diesem hin entwickeln. Die Seele aber des
Beobachtenden wird damit zu ihrer innersten schonsten Freiheit sich aufrichten und von den
Bedringnissen der Welt immer freier werden.

Nachgedanken

Eine Ubung fiir die kommenden Wochen um die Weihnachtszeit konnte es also sein, den Begriff
des Be-ob-achtens immer wieder im Sinne der beschriebenen Seeleniibung in seiner reinsten und
schonsten idealsten Form geistig wiederholt vor uns hinzustellen, und ihn durch tigliches Uben in
die Realisation zu bringen, bis zuletzt die Erkenntnis vor uns steht:

Indem wir die Welt be-ob-achten, und alle in uns aufsteigenden Urteile dabei zuriicklassen,
beginnen wir die Welt erst richtig zu erkunden, zu erforschen und zu verstehen... Ja, indem wir uns
dadurch in Beziehung mit der Welt bringen, dass wir ihr mit vollem Wachbewusstsein und einer
Frage in der Seele gegeniibertreten, werden wir zu immer neuen "Aha" Erlebnissen an der Welt
kommen. (Die Frage kann z.B. sein: "Ich will verstehen, was du bist, warum du so bist, wie du bist,
und wie du einst sein mochtest..." bei einer vorurteilsfreien Betrachtung unseres Gegeniibers
werden uns diese Fragen auf eine natiirliche Weise aus der inneren Anteilnahme am Gegeniiber
entgegentreten.) Immer weitere Erkenntnisse und Moglichkeiten werden uns aus dem geistigen
Umraum um das beobachtete Objekt entgegentreten. Indem wir dasjenige, was aus unserer
Vergangenheit als Urteile in unserem eigenen Leibe, ja man kdnnte sagen im Unbewussten des
Bauches aufgespeichert war, als Krifte der Projektion erkennen und loszulassen lernen und uns
immer wieder mit einer bewussten Frage in der Seele der "Be-ob-achtung" der Welt zu widmen
lernen, tritt aus dem geistigen Umraum, zu unserem groflen "Aha" d.h zu unserem groflen Staunen
eine neue Wahrnehmung und Perspektive, eine neue Erkenntnis und Idee an uns heran, was mit dem
beobachteten Objekt fiir Moglichkeiten und Potentiale aus der geistigen Welt heraus verbunden
sind. Das Objekt der Beobachtung tritt selbst dann, wenn es zunédchst negativ erschien, weil wir es
noch aus unseren eigenen Urteilen heraus betrachtet hatten, allmdhlich immer klarer in seinem
Wesen und zusammen mit den mit ihm verbundenen Moglichkeiten an uns heran. Je nachdem, wie
stark in dem Objekt schon ein wirkendes wahres Geistiges lebt oder nicht, bemerken wir entweder
eine Moglichkeit in der Sache selbst, die wir vorher noch nicht sehen konnten, oder vielleicht sogar
aufgrund eigener Projektionen bekdampft hatten, oder wir bemerken mehr eine Mdoglichkeit, die wir
an der Sache verwirklichen konnen...Indem wir also dieses Bild, welches durch die Beobachtung
selbst des Negativen oder auch vermeintlich Negativen geistig an uns herantreten mochte, im Blick
behalten und ithm in der Beobachtung treu bleiben, werden wir allméhlich sogar bemerken kénnen,
wie jenes Bild, das wir ausdauernd vor unserer Seele aufrecht halten, sich auf feine und zarte Weise
an dem beobachteten Objekt zu manifestieren beginnt.....



(Rudolf Steiner in dem Vortrag: Was tut der Engel in unserem Astralleib: "Von der Beobachtung des
Negativen in unserem Leben, das aber von der weisheitsvollen Fiihrung unseres Lebens Zeugnis
ablegen kann, bis zu der Beobachtung des webenden und wirkenden Engels ..... ist ein gerader Weg,
ein recht gerader Weg und ein sicherer Weg, den wir einschlagen konnen...." und weiter in dem
Buch: Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten: "Jeder Augenblick, in dem man sich
hinsetzt, um Gewahr zu werden in seinem Bewusstsein, was in einem steckt an abfilligen, richten-
den, kritischen Urteilen tiber Welt und Leben: Jeder solcher Augenblick bringt uns der hoheren
Erkenntnis ndher.")

So werden wir beispielsweise an der Kasse eines Supermarktes stehen und vielleicht einen
Menschen bemerken, der uns durch eine besondere Finsternis in seinem Antlitz auffallt. Wahrend
die ungeschulte Seele sich sofort mit subtiler Antipathie von diesem Menschen abwenden wiirde
und ihrerseits von einem Gefiithl der Schwere oder gar Depressivitit ergriffen wiirde, da sie
unbemerkt das Urteil der Hésslichkeit oder Finsternis iiber diesen Menschen fillen und damit die
Krifte der Finsternis auch unbewusst in sich selbst verstirken wiirde, halten wir uns, wenn wir
durch das Ideal der "Be-ob-achtung" geschult sind, mit diesem Urteil zuriick. Dadurch bemerken
wir, dass mit dem Urteilen eine finstere Kraft verbunden ist, die uns und auch unsere Umgebung
einhiillen will, und wir entschliefen uns zu dem von uns erarbeiteten und deshalb geistig verfiigba-
ren Ideal der Beobachtung: Ich will diesen Menschen nicht negativ beurteilen sondern be-ob-achten
und zu verstehen suchen! So klingt es aus der Kraft unseres wahren, in einem wirklichen Ideal
begriindeten Iches heraus. Und indem wir uns so geistig diesem Menschen zuwenden und uns mit
thm in Beziehung bringen, indem wir uns ithm vollbewusst gegeniiber stellen, bemerken wir zum
Beispiel, dass hinter dem, was wir zundchst als Finsternis wahrgenommen haben, in Wahrheit eine
tiefe Angst und Traurigkeit versteckt ist; ja dass hinter dieser Angst noch tiefer im Geistigen verbor-
gen ein tiefer verborgener Wunsch nach etwas Schonem, Guten und Wahren lebt.... und dass dieser
Mensch dieses in seinem Leben verwirklichen will... Indem wir aber als Beobachter diesen Wunsch
im geistigen Hintergrund des Beobachteten entdecken, wird in uns ein tiefes Empfinden von Empa-
thie und Liebe zu diesem geistigen Wunsch im Menschen entstehen, und wir werden bemerken, wie
aus jenem Bild von dem verborgenen geistigen Wunsch des Gegeniibers, welches wir vor unserer
Seele schauend geschaffen haben, plotzlich auch irdische Wirklichkeit entsteht, indem plotzlich ein
feines Lacheln iiber das Antlitz des so von uns Geistig-Angeschauten huscht....

Dieses Lacheln aber konnte als Frucht der Be-ob-achtung wie der Hauch des "Aha" der Beseeligung
an ihn herantreten, da wir durch unseren Verzicht auf Urteilen und das Ideal des Be-ob-achtens
etwas beachtet hatten, was im Geistigen als Potential mit diesem Menschen zwar verbunden war,
jedoch erst dadurch irdische Wirklichkeit wurde, dass wir tatsdchlich durch unsere Féahigkeit des
Be-ob-achtens auch Acht darauf gaben!

Herbrechtingen den 9.12.2022

Jens Edrich

Dieser Text ist zur Weitergabe an Interessierte freigegeben. Wer die Arbeit des Autors unterstiitzen mdchte, kann dies
gerne iiber eine finanzielle Zuwendung tun. Konto: IBAN DE48 660100750191214757 BIC: PBNKDEFF Inhaber: Jens
Edrich, Bank: Postbank; Verwendungsweck: freiwillige Schenkungszuwendung



