
Eine Übungsanleitung

 zur Erarbeitung eines Ideals am Beispiel des 

Begriffes 

der "Beobachtung"

Dem geistigen Urbild, welches mit dem Begriff der reinen Beobachtung der Welt verbunden ist, kann man in
dem Bild vom auferstandenen Christus von Rembrandt in schöner Weise nahe kommen. 

Gedanken zur Vorweihnachtszeit des Jahres 2022

von Dr. med. Jens Edrich



Das geistige Ideal des Begriffes der “Beobachtung”- eine Seelenübung

Die gegenwärtige Situation ergreift den Menschen oftmals auf bedrängende Weise und treibt ihn re-
gelrecht in Situationen der emotionalen Enge. Aus der Enge heraus neigt der Mensch dazu die Din-
ge rasch zu beurteilen oder in Gut und Böse zu klassifizieren. Die Fähigkeit einen Gegenstand, eine
Situation oder einen Sachverhalt ruhig und über längere Zeit  zu beobachten um sie wirklich zu ver-
stehen, geht uns angesichts immer stärkerer Emotionalisierungen und Bedrängnisse, die uns zum
raschen Urteilen und Handeln drängen wollen, immer mehr verloren. Wo aber der Mensch diese
Fähigkeit des Beobachtens und Zu-Verstehen-Suchens einer Situation immer mehr verlernt und sich
in rasche Gefühlsurteile hineintreiben lässt,  da wird er unmerklich zum Instrument unbewusster
Wirkungen, die ihn auf ihre Weise zu steuern suchen. Der Mensch verliert damit immer mehr die
Fähigkeit zur eigenständigen Erkenntnis- und Urteilsbildung und nimmt unbewusst Vorurteile und
Vorstellungen in sich auf, die nicht der Wirklichkeit entsprechen. Indem er aber aus diesen heraus
handelt, wird sein Handeln irrational und zerstörerisch und in der Folge beginnen Spaltungen und
Lügen die Welt zu beherrschen. 

Die Fähigkeit die Dinge ruhig zu beobachten und die raschen in uns aufsteigenden Urteile zurück-
zuhalten gehört deshalb zu einer fundamentalen Fähigkeit des Menschen, die durch die gegenwärtig
in der Menschheit wirkenden, den Menschen in die Emotion treibenden Suggestionskräfte höchst
gefährdet ist. 

Diese Fähigkeit neu zu erringen, ja die Fähigkeit des Beobachtens im allerhöchsten und schönsten
Sinne des Wortes überhaupt erst zu erringen, scheint für den heutigen Menschen wesentlich. Zu-
gleich wird man bei der Betrachtung des Begriffes "Beobachten" bemerken, dass dieser Begriff ein
breites Spektrum an Wirklichkeiten umfasst. Neben seiner Alltagsbedeutung ist mit ihm einerseits
ein tiefer geradezu missbräuchlicher Abgrund verbunden. Auf der anderen Seite kann der Begriff
bei einer geistigen Betrachtung bis hin zu seiner allerschönsten und idealsten Form gedacht und
praktiziert werden. Diese sogenannten "ideale" Form des Begriffs "Beobachten" aber ist bislang
noch kaum in der Menschheit vorhanden, sondern nur als geistiges Potential mit ihm verbunden. 

Deshalb  soll  in  der  Folge  eine  sogenannten  Seelenübung vorgenommen werden,  durch  die  der
Begriff des "Beobachtens" in einem möglichst großen Teil seines Spektrums sichtbar werden kann.
Die in der Übung beschriebene Herangehensweise findet sich in dem Buch "Übungen für die Seele"
des  zeitgenössischen  Geist-und  Seelenforschers  Heinz  Grill  als  sogenannte  vierte  Seelenübung
(Kapitel: Die Annäherung an die energetische seelische und geistige Substanz von Begriffen). Wir
wollen dabei zunächst in einem ersten Schritt ausgehen von dem, was wir mit dem Begriff üblicher-
weise verbinden. Dabei kann auch eine Betrachtung des Wortes "Beobachten" wertvoll  sein.  In
einem nächsten, zweiten Übungsschritt wollen wir dann den Begriff bis hin zu den tiefsten und
negativsten Abgründen seines Spektrums hin verfolgen und zu schauen suchen. Erst dann werden
wir in einem dritten und letzten Schritt den Begriff immer besser seiner höchsten idealsten Form
anzunähern versuchen.

Ziele der Übung ist es also das volle geistige Potential des Begriffes "Beobachten" herauszuarbeiten
und dadurch zu erkennen und es damit für uns und die Welt verfügbar zu machen. Indem wir näm-
lich das Potential entdecken, welches mit einem Begriff verbunden ist, kann dieser Begriff erst in
seinem vollen geistigen Potential wirksam werden. Der Begriff, den wir dieser Übung unterziehen,
wächst damit seinem reinsten geistigen Urbild und damit seiner schönsten und heilsamsten Form



zu. Es keimt durch diese Art der Übung damit in unserer Seele etwas heran, was ein hohes geistiges
Ideal ist und uns auch in Zeiten der Not, die uns in die Bedrängnis führen wollen, zur Verfügung
stehen kann. Ja, wenn wir das Potential des Begriffes "Beobachten" einmal durch unser geistig-
seelisches Forschen entdeckt haben, so werden wir im besten Fall dieses Potential auch immer mehr
als Fähigkeit in uns entfalten wollen, da wir erkennen, welche wertvollen Möglichkeiten für uns
und für die Welt mit diesem Potential verbunden sind. 

Erster Schritt

 Was verstehen wir unter dem Begriff "Beobachten" normalerweise,

 und welche Bedeutung  liegt in dem Wort selbst?

Einen Gegenstand oder eine Situation zu beobachten bedeutet gemeinhin sich ihm ruhig betrachtend
gegenüberzustellen und ihn für längere Zeit vor das geistige oder auch physische Auge zu stellen.
Beobachten kann der Mensch sowohl in einem ersten Schritt einen materiellen Gegenstand oder
eine Situation, die sich vor ihm abspielt. Beobachten kann er aber auch im höheren Sinne etwas,
was sich bereits abgespielt hat. Im letzteren Fall muss der Mensch zunächst das Vergangene in einer
Art Erinnerungs- oder Vorstellungsbild vor sein geistiges Auge stellen, ehe er es beobachten kann.
Auch eine Situation in der Welt,  von der wir Kenntnis haben, können wir aus der Ferne heraus
beobachten,  indem wir  uns  möglichst  viele  Kenntnisse  von  der  Situation  verschaffen  und  die
Zusammenhänge, die zu derselben geführt haben, vor die Seele stellen. Der Vorgang, der dabei der
Beobachtung vorangehen muss, könnte nach Heinz Grills o.g Buch "Übungen für die Seele"  als
eine Phase der "Konsolidierung" genannt werden. Wir müssen erst  einmal ein umfassendes und
solides Bild von einer Sache erbauen und dabei möglichst viele Phänomene und sogenannte Fakten
zusammensammeln  und zu  einem Gesamtbild  ordnen,  ehe  wir  die  Situation  bzw.  das  von uns
zusammengestellte Bild beobachten können. Blicken wir dazu beispielsweise auf die Medien, so
werden wir bemerken, dass wir dort normalerweise kaum wirkliche "Phänomene" mehr finden, son-
dern stattdessen überall vielmehr auf bereits gefällte Urteile stoßen. Urteile und Phänomene aber
müssen wir klar unterscheiden, da Urteile ohne ausreichende Wahrnehmung uns von der Welt und
der Wirklichkeit entfernen, während wirkliche Phänomene, die wir zu einem Bild zusammentragen,
uns zu einer wahreren Welterkenntnis verhelfen können.

Blicken wir auf das Wort "Be-ob-achten", so finden wir darin drei verschiedene Elemente und Qua-
litäten. in der Silbe "Be" treten wir mit dem Gegenstand in  Be-ziehung. "Be" meint immer einen
Vorgang der Hingabe zu dem Gegenüber. So be-wässern wir eine Pflanze, be-füllen wir ein Gefäß,
be-merken wir einen Gegenstand,  be-dienen wir einen Gast. Nach dem "Be" tritt uns nun in der
Wortfolge die Silbe "ob" entgegen. Was verbirgt sich in dieser nun vollkommen anders gearteten
Präposition des "ob"?. Ob-jektiv sind wir, wenn wir uns selber vollkommen zurückhalten und einer
Sache frei entgegentreten; wir sind gerührt "ob" einer menschlichen Geste und meinen damit "ange-
sichts" dieser Geste.  ob-struktiv ist etwas, wenn es sich einem Strom "entgegenstellt" und seinen
Fluss zu hemmen sucht, in der Medizin sprechen wir davon dass eine Ader "ob-literiert" und mei-
nen damit verstopft. immer also liegt in der kleinen Präposition "ob" eine Qualität, die sich etwas
entgegenstellt. In dem Wort  Be-ob-achten haben wir uns also um der Be-ziehung zu einer Sache
willen der Sache selbst zunächst "entgegenzustellen" Be-ob bedeutet also, ich trete in Be-ziehung
indem ich mich einer Sache entgegenstelle. Was aber geschieht nun, nachdem ich mich mit der
Sache  durch  Gegenüberstellen  in  Beziehung  gebracht  habe?  ich  "ach-te".  Die  Schlusssilbe  -te



bedeutet dabei immer eine Tätigkeit. So tas-te oder flech-te ich, so schlach-te oder flüch-te ich. Was
aber tu ich mit dem Wort "Ach-ten?" ich tue "Ach!" Ach aber bedeutet: Ich staune. Im "Ach" fließt
uns ähnlich wie beim "Aha" eine neue Idee, eine neue Inspiration zu. Als Gott Vater dem Abram
seinen Atem einhauchte und damit einen neuen Bund mit ihm errichtete, da gab er ihm das "aha"
hinzu. Er gab ihm also das Staunen über die Inspiration hinzu und so nannte er ihn fürderhin nicht
mehr Abram sondern Abr- aha- am. Im "Ach" also emfängt der Mensch eine neue geistige Inspira-
tion, eine neue Idee, ein neues Staunen. 

Im "Beobachten" tritt der Mensch also der Wortbedeutung nach in Beziehung mit der Welt, indem
er  sich  jener  gegenüber  stellt  und  an  ihr  neue  Ideen,  Erkenntnisse  erringt,  die  zum  tieferen
Verständnis  und  damit  einer  tieferen  Beziehungsaufnahme  mit  derselben  verhilft.  Der  Mensch
erwacht also durch die sich gegenüber stellende Beziehungsaufnahme mit der Welt zu einer tieferen
Erkenntnis und Beziehung zu derselben.

Zweiter Schritt

Die möglichen Abgründe, die mit dem Begriff des Beobachtens verbunden sein können

Blicken wir in einem zweiten Schritt auf die Abgründe des Begriffes "Beobachten", so werden wir
bemerken, dass in diesen Abgründen die reine Beobachtung tatsächlich durch ein bereits  zuvor
gefälltes Urteil nicht nur getrübt, sondern massiv kontaminiert und dadurch zu einer zerstörerischen
Kraft  wird. 

So können wir beispielsweise einen anderen Menschen auf eine "voyeuristische Art und Weise"
beobachten und ihn auf Schritt und Tritt verfolgen. In dieser Art der Beobachtung liegt eine mehr
oder minder offensichtliche Gier, die sich von dem beobachteten Objekt etwas "holen" möchte, die
sich also an dem Gegenüber energetisieren möchte. Die Beobachtung verliert damit ihre Reinheit
und wird anrüchig und hässlich.

So können wir auch einen anderen Menschen "observieren". Dabei verfolgen wir ihn auch bis in die
Intimsphäre seines Lebens hinein mit dem Ziel ihn z.B einer gewissen Tat zu überführen oder aber
auch ihm eine gewisse Tat unterzuschieben und dafür die Schwachstelle an ihm zu suchen, an der
wir die Tat auf ihn darauf projizieren können. (Beispielsweise wird man die Rede eines Redners,
dem man nationalsozialistische Umtriebe nachsagen möchte weil er "unbequeme" Wahrheiten auss-
pricht, genau observieren, bis man einen Moment, an dem er seine Hand grüßend der Menge entge-
genstreckt, photographisch fixieren und aus dem Zusammenhang herausreißen kann. Indem man
nun dieses Foto ohne jeden Bezug zum Inhalt der Rede veröffentlicht und den Kommentar darunter
schreibt: Person XY macht Hitler-Gruß, kann man ihn in der Öffentlichkeit nationalsozialistischer
Umtriebe bezichtigen, selbst wenn die entsprechende Person in Wahrheit ein tiefes demokratisches
Ideal verkörpert, und hat damit einen Vorwand für die gewünschte polizeiliche Festnahme ohne
dass ein Schrei des Entsetzens durch die Öffentlichkeit geht). Das Problem, warum der Begriff des
"Beobachtens"  hier  nicht  nur  seine  Unschuld  verliert,  sondern  sogar  in  pervertierter,  geradezu
bösartiger Form verwendet wird, liegt darin, dass in die Tätigkeit des Beobachtens eine bewusste
zerstörerische Intention hereinwirkt. 

In einer extremen Form haben wir hier das Bild des "big brother is watching you", bei dem eine
selbsternannte Führung die Menschen bis in die kleinsten Details überwacht um sie nach ihren eige-
nen Zielen beliebig steuern können.



Auf einer psychologischen Ebene kann die derart pervertierte Beobachtung anderer Menschen darin
bestehen, deren "wunde" Stelle herauszufinden um sie zu diffamieren und durch Rufmord, bei dem
eine ohnehin wunde Stelle an ihnen in den Fokus gerückt wird, in die Verzweiflung zu führen.

Bei all diesen offensichtlich zerstörerischen Formen des Beobachtens dient jenes Beobachten also
der Intention des Observierenden das Gegenüber unter Kontrolle zu halten und damit die Macht
über ihn nicht zu verlieren. 

Beobachten, bespitzeln, überwachen und über die Geheimdienste beschatten müssen wir also  Men-
schen dann, wenn wir das Ziel verfolgen, diese - weil sie uns gefährlich erscheinen - nach unserem
Willen zu steuern oder gar zu zerstören. 

Bei der pervertierten Form der Beobachtung, wie wir sie in der Gegenwart leider immer häufiger
finden, haben wir es also mit einem von Urteilen, Intentionen und Manipulations- bzw. Zerstörungs-
absichten durchsetzten pervertierten Ideal zu tun, welches man auch als  ein "Antiideal" bezeichnen
könnte. Bezeichnend für die Gegenwart ist, dass die vielen pervertierten Antiideale wie der Wolf im
Schafspelz durchaus im Kleide von vermeintlichen  hohen Idealen verkauft werden. So geht es
beispielsweise bei der Verfolgung von Menschen, die sich kritisch zu den Coronamaßnahmen oder
auch der derzeitigen Ukrainepitik geäußert haben,  offiziell darum ein Ideal, und das ist die Verhin-
derung nationalsozialistischer Tendenzen in der Gesellschaft, zu verfolgen.  In Wahrheit aber geht
es darum, die eigenen Unzulänglichkeiten, Fehler oder gar Machenschaften durch die Pervertierung
der Ideale zu vertuschen, indem man das eigenen Tun "idealisiert" und die auf der verfolgten Seite
lebenden wirklichen Ideale diffamiert. 

Ebenso zu den finstereren Formen der Beobachtung aber gehören Formen der passiven Beobach-
tung der Welt, bei denen wir uns quasi gemütlich im Lehnstuhl zurücklehnen, während die Men-
schen in anderen Teilen der Welt sich die Köpfe einschlagen... Wir wollen die Dinge ruhig beobach-
ten und uns nicht über sie aufregen... sind doch das die Probleme anderer Länder und anderer Men-
schen, die mit uns nichts zu tun haben. 

Während der Wille in der erstgenannten Perversion der Beobachtung, die wir mit dem "big brother"
verbanden, regelrecht gierig nur die Stelle zu beobachten sucht, wo wir unser Gegenüber zu unseren
Gunsten benutzen oder auch vernichten können,  haben wir es bei der zweiten Negativform der
Beobachtung mit einer passiv-trägen Form des Menschseins zu tun. Statt mit Interesse die Welt zu
beobachten und damit geistig mit ihr in Beziehung zu treten, stoßen wir sie desinteressiert und
teilnahmslos  zurück.   Auch diese Form von Beziehung dient  letztlich nur  der  eigenen Egoität,
benutzt sie doch das Beobachtete allenfalls dafür um sich selber in einer Art hässlicher Selbstzufrie-
denheit, die keinerlei Beziehung zum Gegenüber sucht, über dieses zu stellen und uns selber dabei
wohl und "gut" zu fühlen.

Eine vergleichsweise schwache aber dennoch nicht zu unterschätzende Form dieser Negativität fin-
den wir, wenn wir sagen: Ich kann dem Treiben ja zusehen und es beobachten, aber tun kann ich ja
ohnehin nichts.... Eine sehr starke Form der Negativität hätten wir dagegen, wenn wir sagen wür-
den: Nun, ich beobachte die Welt, aber sie ist ja doch selber Schuld dass es darin so zugeht. Mit mir
hat das Ganze nichts zu tun; ich bin ja moralisch integer und deshalb geht es mir auch gut.... sollen
die da draußen nur einmal leiden und sich die Köpfe einschlagen, das Wichtigste ist ja, dass es mir
gut geht. 



Stellen wir uns für beide unterschiedlich starke Formen der Negativität einmal  die Frage, die bei
einer reinen Beobachtung von Nöten wäre: Haben wir uns des Urteils enthalten und sind wir des-
halb wirklich in der vorurteilsfreien neutralen und objektiven Beobachtung, wie sie dem Ideal nach
richtig wäre?

Während für den zweiten Fall unschwer zu sehen ist, dass wir hier ein massives Urteil über die Welt
fällen, die wir beobachten, und dass wir uns damit über die Welt darüber stellen,und damit die
Entwicklungsmöglichkeiten in der Welt regelrecht durch unser Urteil ersticken,  ist dieses Urteil im
ersten Fall weniger leicht zu entdecken. Blicken wir aber mit einem ehrlichen Blick einmal wirklich
auf uns selbst, so bemerken wir auch hier ein verborgenes richtendes Urteil. Denn, indem wir sagen,
nun das ist eben so, ich kann es beobachten, aber ändern kann man nichts, da fällen wir schon
unmerklich ein Urteil über die Welt. Wir urteilen nämlich, dass diese sich nicht verändern kann. Wir
sperren die Welt damit also auch unmerklich mit unserem verborgenen Urteil ein... 

Wie anders wäre es, wenn wir sagen könnten... ich will mich entheben des Urteils und beobachten,
was da draußen vorgeht und zu verstehen suchen, was da eigentlich los ist, was da eigentlich das
Problem ist... denn indem ich so mit der bewussten, anteilnehmenden Frage die Welt beobachte,
lasse ich zu, dass es hier vielleicht irgendein Problem gibt, das zu lösen wäre, gleichzeitig trete ich
mit der Welt in eine anteilnehmende von Interesse getragene Beziehung, in der ich den Gedanken
zulasse, dass es zu diesem Problem eine Lösung geben müsste, und dass es möglicherweise ja auch
von mir abhängt, wie ich auf die Welt blicke, und ob ich sie verurteile oder aber eine Entwicklungs-
möglichkeit, eine Lösung zu entdecken suche, wie und ob die Welt sich entwickeln kann. Während
ich durch ein Beobachten, bei dem noch das verborgene Urteil lebt: "Die Dinge sind eben so, wie
sie sind, und man kann hier nichts tun..." letztlich nicht wirklich in der Be-ob-achtung bin, da ich
weder mit der Sache richtig in Beziehung trete, noch der Sache ausreichend gegenübertrete, und
zugleich das,  was vielleicht als Möglichkeit gegeben ist, einfach gar nicht be-achte, während ich
also noch mehr in meinen eigenen Gefühlsurteil "dass die Sache ohnehin ihren Gang gehen wird
unabhängig von mir" lebe, kann der Mensch wenn er das schönste und reinste Ideal der Beobach-
tung in seiner Seele trägt, erst wirklich mit den Dingen in Beziehung treten und damit seinerseits et-
was Wesentliches dazu beitragen, dass diese sich im besten Sinne weiterentwickeln können.

Dritter Schritt

Annäherung an die reinste und schönste Form der "Be-ob-achtung":

Gegenüber den pervertierten Antiidealen verkörpert der reine Begriff der Beobachtung  das Prinzip
des "Verzichtes" auf jede eigene Willensintention, Verurteilung oder gar Beeinflussung und Mani-
pulation des anderen. Der Beobachtende will seinen Willen gegenüber dem Beobachteten zurück-
halten und zielt nur darauf jenen - um der Beziehung zum anderen willen - zu verstehen.  Wir
wollen dabei dem Objekt der Beobachtung  geistig näher kommen. Damit aber ist die Beobachtung
in ihrer schönsten Form immer von den Wunsch  nach einer tieferen, wahreren und besseren Bezie-
hung zu dem beobachteten Objekt getragen.

Zum reinen und schönsten Beobachten gehört demnach normalerweise auch das Ideal, aus unserem
Unbewussten heraus sprudeln und aufsteigen wollende Gefühlsurteile, Assoziationen und Emotio-
nen als Projektionen unsererseits zu erkennen und zurückzulassen um uns immer wieder der Beob-
achtung der Sache selbst zu widmen. 



Um einen Gegenstand ausreichend beobachten zu können müssen wir also unterscheiden, was aus
unserer eigenen Vergangenheit als aufgespeicherte, unbewusste Kraft in uns aufsteigen und sich in
den Vorgang der Beobachtung hereinschieben möchte, und was uns aus dem "Gegenstand" selbst
wirklich entgegenkommt. Der Gegenstand muss damit aus unserer eigenen subjektiven Hülle, die
uns für den eigentlichen Gegenstand blind macht, heraus genommen und regelrecht vor uns hinge-
stellt werden, damit wir ihm frei und mit einem ausreichenden Weitblick gegenübertreten können.
Erst durch diesen Akt des Gegenüberstellens kann das Beobachtete frei in Erscheinung treten und
das, was aus uns aufsteigen und sich auf den Gegenstand projizieren will, zurückgehalten werden. 

Schon bei der sprachlichen Betrachtung der Wortgestalt des  kleinen und harmlosen Wörtchens "Be-
ob-achten" haben wir ein tiefes Geheimnis, ja ein tiefes geistiges Gesetz in diesem entdeckt: Sagte
es doch: Wenn du mit der Welt in Be-ziehung gehst indem du "ob" ihr (d.h angesichts derselben)
wachsam bleibst, dann wirst du zum großen "Aha" kommen, dann wirst du Ach-ten, das heißt das
“Ach”, das große Staunen entwickeln, indem du plötzlich Aspekte entdeckst, die du zuvor ange-
sichts der Welt noch nicht entdeckt hattest. Ja, indem du die Dinge be-ob-achtest  und sie zu verste-
hen suchst, wirst du zu neuen Inspirationen, zu neuen Erkenntnissen kommen,  die zu dem Beob-
achteten aus der Welt der Gedanken hinzutreten. Das Objekt der Beobachtung wird damit durch dei-
ne  Be-ob-achtung  aus  seiner  Enge,  aus  dem vermeintlich  festgelegten,  materiell  determinierten
Zustand  allmählich heraustreten und sich weiten und wandeln, da du erkennst, welche weit über
das Objekt, wie es bislang erscheint, hinausgehenden Aspekte eigentlich mit diesem Objekt geistig
als Potential verbunden sind. 

Der Hund, der uns bislang Angst gemacht hat, und der uns angesichts unserer Angst, die wir auss-
trahlten, zuletzt gar gebissen hat, wird, indem wir ihn zunächst geistig beobachten, d.h indem wir
uns ein Bild, eine Vorstellung von dem, was der Hund ist, schaffen, seinen Charakter ändern, denn
wir bemerken, dass die Angst uns daran hinderte ihn wirklich zu sehen, ja dass wir in der Angst auf
einen Aspekt des Hundes fixierten, der noch lange nicht der ganze Hund war. Zugleich erkennen
wir in der Beobachtung, dass der Hund in seiner Gesamtheit nicht nur ein beißendes, bellendes
Wesen ist, sondern durchaus Respekt vor dem Menschen oder gar eine Zuneigung zu ihm  haben
kann, wenn dieser ihm ruhig, gefasst beobachtend entgegentritt... Ja meistens wird der Hund, dem
wir in dieser Art be-ob-achtend gegenübertreten, durch diese Kunst der ruhigen Beobachtung nach
einer Weile aufhören zu kläffen und vielleicht sogar neugierig interessiert an uns zu schnuppern
beginnen oder aber in gehöriger Entfernung respektvoll knurrend vor uns entfernt stehen bleiben.
Die Kraft der Be-ob-achtung hat bei uns die Fähigkeit entzündet, mit dem Hund in Be-ziehung zu
treten, ihm gegenüber zu treten und zu be-ach-ten, d.h. mit Erstaunen zur Kenntnis zu nehmen, dass
ja wir und unsere eigene Art und Weise, wie wir dem Hund entgegentreten sind, für die Frage
entscheidend sind, ob der Hund uns beißt oder zuletzt vielleicht gar mit dem Schwanz wedelt, oder
zumindest respektvoll vor uns stehen bleibt. Mit dem Be-ob-achten kommt das "Ach" und damit die
staunende Erkenntnis an uns heran, und wir bemerken, welche Kraft von der ruhigen Be-ob-achtung
ausgehen kann auf uns selbst und auf die Welt, der wir durch die Be-ob-achtung entgegentreten. 

Der  reinste  Begriff  der  Beobachtung  könnte  also  in  etwa  auf  folgende  Weise  zum  Ausdruck
gebracht werden:



Wenn wir  einen Gegenstand,  eine  Situation  oder  einen Menschen in  der  Welt  für  längere  Zeit
wiederholt ruhig und frei von allen in uns aufsteigenden Urteilen und Vorurteilen beobachten, dann
wird uns die Frage nach demjenigen, was diesem Gegenüber wesenhaft zugrunde liegt, allmählich
entgegenkommen... Wir werden die Frage nach diesem Wesenhaften als einen Teil unseres Gegen-
übers erleben und auch diese zu dem Bild, welches wir beobachten, hinzunehmen. Allmählich wird
sich  so  bei  entsprechender  Geduld  und  Ausdauer  und  dem  Verzicht  unsererseits  etwas  beim
Gegenüber erreichen zu wollen das beobachtete Bild immer weiter in seinem wahren Sein zeigen
können... Und indem sich so unser Gegenüber  immer mehr für uns zu seinem wahren Sein hin ent-
hüllt,  kann es sich auch tatsächlich immer mehr zu diesem hin entwickeln.  Die Seele  aber des
Beobachtenden  wird  damit  zu  ihrer  innersten  schönsten  Freiheit  sich  aufrichten  und  von  den
Bedrängnissen der Welt immer freier werden.

Nachgedanken

Eine Übung für die kommenden Wochen um die Weihnachtszeit  könnte es also sein, den Begriff
des Be-ob-achtens immer wieder im Sinne der beschriebenen Seelenübung in seiner reinsten und
schönsten idealsten Form geistig wiederholt vor uns hinzustellen, und ihn durch tägliches Üben in
die Realisation zu bringen, bis zuletzt die Erkenntnis vor uns steht:

Indem  wir  die  Welt  be-ob-achten,  und  alle  in  uns  aufsteigenden  Urteile  dabei  zurücklassen,
beginnen wir die Welt erst richtig zu erkunden, zu erforschen und zu verstehen... Ja, indem wir uns
dadurch in Beziehung mit der Welt bringen, dass wir ihr mit vollem Wachbewusstsein und einer
Frage in der Seele gegenübertreten, werden wir zu immer neuen "Aha" Erlebnissen an der Welt
kommen. (Die Frage kann z.B. sein: "Ich will verstehen, was du bist, warum du so bist, wie du bist,
und  wie  du  einst  sein  möchtest..."  bei  einer  vorurteilsfreien  Betrachtung  unseres  Gegenübers
werden uns diese Fragen auf eine natürliche Weise aus der inneren Anteilnahme am Gegenüber
entgegentreten.)  Immer weitere  Erkenntnisse und Möglichkeiten  werden uns  aus  dem geistigen
Umraum  um  das  beobachtete  Objekt  entgegentreten.  Indem  wir  dasjenige,  was  aus  unserer
Vergangenheit als Urteile in unserem eigenen Leibe,  ja man könnte sagen im Unbewussten des
Bauches aufgespeichert war, als Kräfte der Projektion erkennen und loszulassen lernen und uns
immer wieder mit einer bewussten Frage in der Seele der "Be-ob-achtung" der Welt zu widmen
lernen, tritt aus dem geistigen Umraum, zu unserem großen "Aha" d.h zu unserem großen Staunen
eine neue Wahrnehmung und Perspektive, eine neue Erkenntnis und Idee an uns heran, was mit dem
beobachteten Objekt  für Möglichkeiten und Potentiale aus der geistigen Welt heraus verbunden
sind. Das Objekt der Beobachtung tritt selbst dann, wenn es zunächst negativ erschien, weil wir es
noch aus unseren eigenen Urteilen heraus  betrachtet  hatten,  allmählich immer klarer  in  seinem
Wesen und zusammen mit den mit ihm verbundenen Möglichkeiten an uns heran. Je nachdem, wie
stark in dem Objekt schon ein wirkendes wahres Geistiges lebt oder nicht, bemerken wir entweder
eine Möglichkeit in der Sache selbst, die wir vorher noch nicht sehen konnten, oder vielleicht sogar
aufgrund eigener Projektionen bekämpft hatten, oder wir bemerken mehr eine Möglichkeit, die wir
an der Sache verwirklichen können...Indem wir also dieses Bild, welches durch die Beobachtung
selbst des Negativen oder auch vermeintlich Negativen geistig an uns herantreten möchte, im Blick
behalten und ihm in der Beobachtung treu bleiben, werden wir allmählich sogar bemerken können,
wie jenes Bild, das wir ausdauernd vor unserer Seele aufrecht halten, sich auf feine und zarte Weise
an dem beobachteten Objekt zu manifestieren beginnt..... 



(Rudolf Steiner in dem Vortrag: Was tut der Engel in unserem Astralleib: "Von der Beobachtung des
Negativen in unserem Leben, das aber von der weisheitsvollen Führung unseres Lebens Zeugnis
ablegen kann, bis zu der Beobachtung des webenden und wirkenden Engels ..... ist ein gerader Weg,
ein recht gerader Weg und ein sicherer Weg, den wir einschlagen können...."  und weiter in dem
Buch:  Wie erlangt  man Erkenntnisse der höheren Welten:  "Jeder  Augenblick,  in  dem man sich
hinsetzt, um Gewahr zu werden in seinem Bewusstsein, was in einem steckt an abfälligen, richten-
den, kritischen Urteilen über Welt und Leben: Jeder solcher Augenblick bringt uns der höheren
Erkenntnis näher..")

So  werden  wir  beispielsweise  an  der  Kasse  eines  Supermarktes  stehen  und  vielleicht  einen
Menschen bemerken, der uns durch eine besondere Finsternis in seinem Antlitz auffällt. Während
die ungeschulte Seele sich sofort mit subtiler Antipathie von diesem Menschen abwenden würde
und  ihrerseits  von  einem  Gefühl  der  Schwere  oder  gar  Depressivität  ergriffen  würde,  da  sie
unbemerkt das Urteil der Hässlichkeit oder Finsternis über diesen Menschen fällen und damit die
Kräfte der Finsternis auch unbewusst in sich selbst verstärken würde, halten wir uns, wenn wir
durch das Ideal der "Be-ob-achtung" geschult sind, mit diesem Urteil zurück.  Dadurch bemerken
wir,  dass mit dem Urteilen eine finstere Kraft verbunden ist, die uns und auch unsere Umgebung
einhüllen will, und wir entschließen uns zu dem von uns erarbeiteten und deshalb geistig verfügba-
ren Ideal der Beobachtung: Ich will diesen Menschen nicht negativ beurteilen sondern be-ob-achten
und zu verstehen suchen! So klingt es aus der Kraft unseres wahren,  in einem wirklichen Ideal
begründeten Iches heraus. Und indem wir uns so geistig diesem Menschen zuwenden und uns mit
ihm in Beziehung bringen, indem wir uns ihm vollbewusst gegenüber stellen, bemerken wir zum
Beispiel, dass hinter dem, was wir zunächst als Finsternis wahrgenommen haben, in Wahrheit eine
tiefe Angst und Traurigkeit versteckt ist; ja dass hinter dieser Angst noch tiefer im Geistigen verbor-
gen ein tiefer verborgener Wunsch nach etwas Schönem, Guten und Wahren lebt.... und dass dieser
Mensch dieses in seinem Leben verwirklichen will... Indem wir aber als Beobachter diesen Wunsch
im geistigen Hintergrund des Beobachteten entdecken, wird in uns ein tiefes Empfinden von Empa-
thie und Liebe zu diesem geistigen Wunsch im Menschen entstehen, und wir werden bemerken, wie
aus jenem Bild von dem verborgenen geistigen Wunsch des Gegenübers, welches  wir vor unserer
Seele schauend geschaffen haben, plötzlich auch irdische Wirklichkeit entsteht, indem plötzlich ein
feines Lächeln über das Antlitz des so von uns Geistig-Angeschauten huscht....

Dieses Lächeln aber konnte als Frucht der Be-ob-achtung wie der Hauch des "Aha" der Beseeligung
an ihn herantreten, da wir durch unseren Verzicht auf Urteilen und das Ideal des Be-ob-achtens
etwas beachtet hatten, was im Geistigen als Potential mit diesem Menschen zwar verbunden war,
jedoch erst dadurch irdische Wirklichkeit wurde, dass wir tatsächlich durch unsere Fähigkeit des
Be-ob-achtens auch Acht darauf gaben!

Herbrechtingen den 9.12.2022

Jens Edrich

Dieser Text ist zur Weitergabe an Interessierte freigegeben. Wer die Arbeit des Autors unterstützen möchte, kann dies
gerne über eine finanzielle Zuwendung tun. Konto: IBAN DE48 660100750191214757 BIC: PBNKDEFF Inhaber: Jens

Edrich, Bank: Postbank; Verwendungsweck: freiwillige Schenkungszuwendung


