
Das Erwachen des individuellen Ehrgefühls

oder 

Wie wir die Welt im Lichte von Gedanken
schauen lernen

Die Abbildung zeigt den auferstandenen Christus auf einem Gemälde von Rembrandt v. Rijn. Sein Blick fällt ruhig und ohne jeden Vorwurf
auf die Welt, die ihn noch nicht verstanden hat. Es ist der Blick eines Menschen, der die göttliche Kraft in sich errungen hat, die Welt aus

dem Licht reinster Gedanken zu betrachten. 

Ein Essay zur Frage

Wie der Mensch in Zeiten zerstörerischer
Lügen und Suggestionen wieder einen

Wahrheitssinn entwickeln kann

von Dr. med. Jens Edrich 
im November 2024

Seite 1



Das Erwachen des individuellen Ehrgefühls
oder 

Wie wir die Welt im Lichte von Gedanken schauen lernen

Unter dem Ehrgefühl des Menschen verstehen wir allgemein ein Empfinden, welches sich einstellt
wenn der Mensch sich aus reiner Liebe zum Handeln selbst entschließt etwas zu tun ohne dabei
irgendeinen Nutzen für sich in Anspruch zu nehmen.

So kenne ich einen Menschen, der einmal einem kleinen Kind das Leben gerettet hatte, indem er
sich todesmutig auf einen riesigen, wild gewordenen Schäferhund stürzte, der gerade im Begriff
war  über  das  Kind herzufallen.  Der  Preis,  den  dieser  mutige  Mensch dafür  bezahlte,  war  eine
schwere Bissverletzung der Hand, die ihm bis heute beruflich nicht unerheblich zu schaffen macht. 

Ein anderer junger Mann sah einmal in einer Nacht im Vorbeifahren, wie zwei Männer dabei waren
ein junges Mädchen hinter eine neben der Straße befindliche Hecke zu ziehen um sie den Blicken
der Vorbeifahrenden zu entziehen. Geistesgegenwärtig hielt er seinen Wagen an, rannte zum Tatort
und stellte sich schützend vor die junge Frau, den Angreifern klar bedeutend, dass sie verschwinden
sollten. Obwohl diese ihm zahlenmäßig und auch kräftemäßig überlegen waren, versetzten sie ihm
nur einen Schlag  ins  Gesicht,  der  abgesehen von einem Nasenbluten  keinen größeren  Schaden
verursachte, und rannten dann davon. 

Gefragt warum die beiden Menschen, von denen in den aufgeführten Geschichten die Rede war,
das getan hatten, so antworteten diese, dass es für sie zu diesem Handeln in diesem Moment gar
keine Alternative gegeben hätte. 

Ein untrügliches Ehr- und Wahrheitsgefühl lebte offensichtlich in dem Augenblick ihrer Tat in der
Seele dieser Menschen und veranlasste sie zu einem Handeln, welches für sie materiell betrachtet
nicht  nur  keinen  Nutzen,  sondern  sogar  das  Risiko  eines  Schadens  mit  sich  brachte.  Dennoch
bereute keiner der beiden Menschen seine Tat.  Woher  aber kommt die Kraft  im Menschen aus
einem solchen Ehr- und Wahrheitsgefühl heraus mutig und angstfrei zu handeln?

Was gibt dem Menschen in einem solchen Augenblick die Kraft und den Mut eine Handlung zu tun,
die  ihn  selbst  in  höchste  Gefahr  bringt?  Was befähigt  ihn,  alle  persönlichen Ängste  in  diesem
Moment vollkommen hinter sich zu lassen und nur die Ehr- und Wahrheitsgefühle in seiner Seele zu
fühlen, die ihm förmlich gebieten diese Handlung zu vollziehen?

Angesichts einer Weltenlage, in der der Mensch durch seine Sozialisation geradezu darauf getrimmt
wird, immer nur nach demjenigen zu schauen, was ihm persönlich einen Nutzen oder Vorteil bringt,
auch wenn er nach außen hin gerne vorgibt aus edlen Zielen heraus zu handeln (Anmerkung 1), ist
diese Frage, wie es trotz solcher Prägung dennoch in einzelnen Fällen offensichtlich immer wieder
möglich ist, sich zu hohen moralischen Handlungen aufzurichten, obwohl der Mensch durch diese
möglicherweise sogar Schaden auf sich nimmt, bedeutsamer denn je. 

Denn ist nicht bei einer eingehenderen Analyse die gesamte derzeitige Weltensituation mit all ihren
Perversionen, Zerstörungskräften und immer bedrohlicheren Kriegen geradezu ein Ausdruck eines
schwerwiegenden  Mangels  dieses  Ehr-  und  Wahrheitsgefühls  im Menschen?  Sind nicht  all  die
sozialen,  ökologischen  und  kriegerischen  Katastrophen,  wie  sie  sich  derzeit  auf  unserer  Erde
abspielen, letztlich alle Ausdruck davon, dass der Mensch im Zweifelsfall immer die persönliche
Perspektive und den persönlichen Nutzen, den ihm eine Sache vermeintlich für sein „Selbstgefühle“
bringt, wichtiger nimmt als das wirkliche Ehrgefühl?

Seite 2



„Oh nein!“, wird vielleicht der eine oder andere sofort an dieser Stelle widersprechen! Gerade der
heutige Mensch hat es doch so herrlich weit gebracht mit dem Ehrgefühl! Denn haben wir nicht ein
so  hohes  Maß  an  Ehr-  und  Wahrheitsgefühl  errungen,  dass  wir  sogar  in  der  Lage  waren  uns
ehrenhaft  einer  Massenimpfung  zu  unterziehen  um  die  Schwachen  und  Alten  im  Lande  vor
schwererer  Krankheit  und  Leid  zu  bewahren?  Und  zeigt  sich  nicht  auch  jetzt  wieder,  dass  in
unserem Land eine hohe Opferbereitschaft  und damit auch höchste Wahrheits-  und Ehergefühle
leben, indem wir sogar bereit sind uns bis in die Gefahr der Selbstvernichtung für Recht und Ehre
einzusetzen,  indem  wir  immer  weiter  die  arme  geknechtete  Ukraine  mit  Waffen  gegen  den
Aggressor  Russland  unterstützen?  Und  demonstrieren  nicht  tausende  junge  und  alte  Menschen
heute  friedlich  unter  den  Fahnen  des  Regenbogens  für  eine  geschlechterneutrale  und
geschlechtergerechtere Welt, in der der Mensch frei und ungebunden von allen Zwängen der Natur
sein Geschlecht am besten schon im Jugend- oder gar Kindesalter wählen, definieren, umwandeln
und ausleben kann?  Ist  also  nicht  das  sogenannte  Ehrgefühl  gerade  heute,  wo weite  Teile  des
sogenannten  freien  und  demokratischen  Westens  offensichtlich  bereit  sind,  notfalls  auch  einen
atomaren Krieg auf sich zu nehmen dafür, dass endlich wieder Demokratie und Gerechtigkeit auf
Erden herrschen, in einem Maße vorhanden, wie es noch niemals in der Menschheitsgeschichte der
Fall war?

Aber, so kann man hier wiederum einwenden: War nicht sogar der Nazideporteur Eichmann, als er
vor  dem Jerusalemer  Gericht  zum Ausdruck brachte,  es  sei  ihm bei  der  von ihm organisierten
Deportation  der  Juden  immer  darum  gegangen  diesen  den  Weg  in  die  Vernichtungslager  so
erträglich wie möglich zu gestalten um sie keinem unnötigen Chaos und Leid auszusetzen,  tief
davon  überzeugt,  dass  auch  er  sich  im Rahmen  des  ihm möglichen   zu  einem bestmöglichen
Ehrgefühl aufgerichtet habe? 

Und fühlte nicht gar ein Hitler, der von der wahnhaften Vorstellung besetzt war, die Welt könne nur
durch die  Dominanz der  aus seiner Sicht zur Führung geborenen Arierrasse noch eine Zukunft
haben,  sich  von  dieser  Idee  das  geistige  und  materielle  Überleben  der  Menschheit  durch  die
Ermordung der Juden fördern zu müssen, so entflammt, dass auch er das Gefühl hatte aus dem
höchsten  Ehrgefühl heraus zu handeln?

Genügt  also das bloße Gefühl  für  das  Gute einzustehen tatsächlich um sicherzustellen,  dass es
wirklich ein Gutes und damit Wahres ist, wofür der Mensch sich einsetzt? Ist dieses Gefühl, sich für
das einsetzen zu müssen, was wir als das Gute wähnen, das der Mensch manchmal mit loderndem
Eifer in sich brennen fühlt, tatsächlich ein wahres Gefühl?

Demjenigen, der sich im Wahn des falschen Rechtes wähnt und aus diesem Wahn heraus bereit ist
alles mit sich in den Abgrund zu ziehen, wird keiner so leicht die Wahnhaftigkeit seines Denkens,
Fühlens und Wollens verdeutlichen können. Denn immer lebt ein mächtiges Gefühl in seiner Seele,
für die Wahrheit einzutreten und deshalb „ein Guter“ zu sein, welches man diesem Menschen nicht
so leicht nehmen kann.

Und doch kann der feinfühlig wahrnehmende, sich nicht selbst belügende Beobachter bemerken,
dass die Empfindung, die ein Mensch hat, und die ihn zum Handeln anspornt, wenn er sich mutig
und schützend zwischen ein Kind und den anstürmenden Hund wirft,  von vollkommen anderer
Natur ist als das Gefühl eines Menschen, der sich angeblich aus Solidarität mit den Schwachen
impfen lässt oder der gar einen totalen Krieg zwischen Russland und dem Westen fordert, selbst
dann wenn es Europa in ein Inferno treiben sollte. Ja er wird bemerken, dass der eine aus einer
Kraft  heraus  handelt,  die  sein  Bewusstsein  für  Momente  etwas  aus  der  Schwere  und
Determinationen des Leibes heraushebt, während der andere umso tiefer von denselben bestimmt
wird. Diese Fähigkeit aber, frei von Ängsten und opportunistischen Gefühlen des Leibes zu handeln
bedarf in der Regel einer Moralität, die der Mensch nicht ohne Vorbilder und innere Arbeit erringt

Seite 3



(Anmerkung 2).  Wodurch aber  unterscheidet  sich die  Seele  eines  Menschen,  der in  dem Wahn
gefangen ist für das Gute zu kämpfen und der doch dadurch sich und seine Mitmenschen immer
weiter in einen Abgrund treibt, von der Seele eines Menschen, der wirklich aus reiner Liebe zum
Handeln selbst handelt?  Wie können wir erkennen, ob wir selbst oder ein anderer wirklich aus
innerster Moralität handeln und damit einen Wert für das Ganze generieren, oder ob wir uns auf
moralisierende  Weise  über  andere  Menschen  stellen  und  damit  letztlich  zerstörerische  Kräfte
freisetzen? Wie kann der Mensch tatsächlich wahrnehmen, dass die eine Handlung  Ausdruck einer
hohen Moralität ist,  während die andere eine  tiefe und  substantielle moralische Schwäche des
Menschen sichtbar macht?  Was verstehen wir überhaupt unter einer hohen Moralität und was unter
einer moralischen Schwäche oder einem nur moralisierenden Verhalten?

Unter  „moralisch“ verstehen wir im Allgemeinen tatsächlich  Handlungen, welche den allgemeinen
Regeln, wie sie gesellschaftlich konsensfähig sind, entsprechen. Nach dem deutschen Philosophen
Emanuel Kant handelt derjenige moralisch, der nach der Maxime des kategorischen Imperatives
lebt. Diese lautet:  „Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass
sie ein allgemeines Gesetz werde.“  Damit aber geht Kant davon aus, dass es für ein moralisches
menschliches Handeln so etwas wie ein allgemeines Gesetz geben kann, welchem der Mensch sich
zu unterwerfen habe.  Dieses Gesetz lebt damit als ein äußerer Anspruch an den Menschen. Kants
Sicht  auf  die  Dinge stellt  bis  heute eine wesentliche Grundlage der  modernen Ethik dar.  Ganz
anders aber stellt sich die Frage nach der Moralität beispielsweise dar, wenn man sich einmal das
Evangelium anschaut. 

So berichtet  Markus 3; 1-6 folgende Geschichte:   „Und es war da ein Mensch, der hatte eine
verdorrte Hand.  Und sie gaben acht, ob er ihn am Sabbat heilen würde, damit sie ihn verklagen
könnten.  Und er sprach zu dem Menschen mit  der verdorrten Hand: Steh auf und tritt  in die
Mitte!  Und er sprach zu ihnen: Was ist am Sabbat erlaubt: Gutes tun oder Böses tun, Leben retten
oder  töten?  Sie  aber  schwiegen  still.  Und  er  sah  sie  ringsum an  mit  Zorn,  betrübt  über  ihr
erstarrtes Herz, und sprach zu dem Menschen: Strecke deine Hand aus! Und er streckte sie aus;
und seine Hand wurde wieder gesund.  Und die Pharisäer gingen hinaus und hielten alsbald Rat
über ihn mit den Anhängern des Herodes, dass sie ihn umbrächten.“ 

Hier  handelt  Jesus  Christus  aus  einer  formalen  Sicht  scheinbar  gegen das  Gesetz  des  Sabbats,
welches äußerlich betrachtet vorzuschreiben scheint, am Sabbat keiner Arbeit nachzugehen. Das
Gesetz, wie es zur Zeit um Christus von den Juden praktiziert wurde, war aber ein rein äußeres
geworden und hatte deshalb seine geistige Gültigkeit  verloren.  Deshalb unterwirft  sich Christus
nicht dem Anspruch das Gesetz äußerlich zu erfüllen, mit dem er durch die Pharisäer konfrontiert
wird. Hätte er also aus einer konsequent zu Ende gedachten  kantianischen Sicht damit nicht gegen
das von allen als zum damaligen Zeitpunkt konsensfähige äußere Gesetz verstoßen am Sabat nicht
arbeiten zu dürfen? 

Diejenigen, die den Anspruch an ihn stellten ihren Vorgaben zu gehorchen und die ihm – nachdem
er das nicht tat -  formal nachsagen wollten, dass er das Gesetz gebrochen hätte, um ihn zu Fall zu
bringen, sah er „ringsum an mit Zorn, betrübt über ihr erstarrtes Herz“. 

Gleichzeitig aber spricht  Jesus Christus an einer anderen Stelle im Matthäus Evangelium 5;17-18
die  folgenden  Worte: „Ihr  sollt  nicht  wähnen,  dass  ich  gekommen  bin,  das  Gesetz  oder  die
Propheten aufzulösen; ich bin nicht  gekommen, aufzulösen,  sondern zu erfüllen. Denn ich sage
euch wahrlich: Bis dass Himmel und Erde zergehe, wird nicht zergehen der kleinste Buchstabe
noch ein Tüttel vom Gesetz, bis dass es alles geschehe.…“ Steht er mit diesen Worten aber nicht im
Widerspruch zu der Handlung, die er mit der Heilung des Kranken am Sabbat vollzogen hat? Wie
kann er einerseits davon sprechen, dass er gekommen ist um das Gesetz zu erfüllen und zugleich
dasselbe Gesetz des Sabbats scheinbar  „missachten“?

Seite 4



Woher nimmt Jesus Christus die Vollmacht seines Handelns woher das Wissen, dass dieses selbst
da, wo es sich aus formaler Sicht vielleicht gegen das Gesetz zu wenden scheint, doch im Sinne des
Gesetzes ist? Was gibt ihm die Gewissheit  moralisch – und damit  im Sinne des Gesetzes – zu
handeln, obwohl er äußerlich den Wortlaut des Gesetzes missachtet?

Offensichtlich verfügt er als erster Mensch über eine Seelenfähigkeit, die unabhängig von allem
äußeren Gesetz in der Lage ist zu erkennen, ob ein Motiv des Handelns innerlich  im Sinne des
Gesetzes  ist  oder  nicht,  ob  es  also  moralisch  oder  unmoralisch  ist,  ob  es  einem  Ehr-  und
Wahrheitsgefühl oder eben einer inneren Feigheit entspringt.  Diese Seelenfähigkeit lebt uns Jesus
Christus in der Geschichte von der Sabbatheilung vor. 

Wie aber sieht diese aus, und wie kann der Mensch eben diese Fähigkeit bei sich und bei seiner
Umgebung entwickeln und unterscheiden?

Blicken wir um dieser Frage einmal nachzugehen noch einmal auf die Heilungsgeschichte, die er
am  Sabbat  vollzogen  hat,  und  fragen  uns,  worin  seine  darin  zum  Ausdruck  gebrachte
Seelenfähigkeit  besteht.  Was  entdecken  wir  dabei  an  ihm?  Wir   entdecken,  dass  er  in  einer
Situation, in der seine Umgebung ihm offensichtlich eine Falle gestellt hat, um ihm hernach den
Bruch  des  Sabbatgesetzes  nachsagen  und  ihn  damit  vernichten  zu  können,  offensichtlich
vollkommen angstfrei ist, indem er sich zur Heilung entschließt. Er verfügt also über die Kraft, alle
ihn in Versuchung führenden inneren Ängste vor dem Zorn der Pharisäer zu überwinden und ruhig
das zu tun, was ihm hier offensichtlich sein Gewissen aus Einsicht in eine geistige Gesetzmäßigkeit
vorschreibt. Er handelt damit nicht aus Angst oder aus Opportunismus und damit nicht aus Motiven
des persönlichen Egoismus, aus Schwäche, sondern er blickt auf den von der Krankheit Betroffenen
und erkennt an ihm die Notwendigeit zur Heilung. Er kann dies aber nur, da er offensichtlich in der
Lage ist, das Gesetz ruhig in seinem geistigen Sinn zu schauen und zu verstehen, so dass er sich
nicht durch die äußere Form desselben irritieren lassen muss.  Denn hat er tatsächlich das Gesetz
gebrochen, wie es rein äußerlich den Anschein machen mag, oder ist er tatsächlich derjenige, der
das äußerlich und damit ungültig gewordene Gesetz, wieder mit wirklicher Erkenntnis und damit
auch mit Wahrhaftigkeit erfüllt?  Mit seiner Frage, was am Sabbat erlaubt sei,  Gutes zu tun oder
Böses zu tun, verweist er die Umstehenden auf den Sinn des Gesetzes, der als Gedanke hinter dem
formalen Gesetz steht. Frei von aller Wortglauberei ist er damit in der Lage auf den geistigen Sinn
des Gesetzes und damit auf den in ihm waltenden reinen Gedanken zu schauen. Er erkennt, dass das
Gesetz den Sinn hat, dem Menschen dazu zu verhelfen am Sabbat einmal aus dem alltäglichen, dem
persönlichen Nutzprinzip dienenden Arbeiten herauszutreten und nur das zu tun, was wesentlich ist
um sich damit aus der Sphäre des irdischen Begehrens einem Höheren zuwenden zu können. Er
erkennt, dass keineswegs ein Nicht-Handeln gemeint ist, da ja selbst der, der sich nicht zum Heilen
entschließt,  eine Handlung vollbringt  und die  ist,  dem anderen durch Unterlassung zu schaden,
sondern dass eine bewusstes  Handeln im Sinne eines nicht dem persönlichen Nutzen dienenden
Handelns  gemeint  ist  und dass  deshalb  die  aus  einem geistigen  Erkennen einer  Notwendigkeit
getane Handlung das Ideal des Sabbats erfüllt. Ja er erkennt sogar, dass dann, wenn er sich aus
opportunistischen  Gründen,  d.h.  aus  Angst  vor  einer  Verfolgung  durch  die  Pharisäer  dazu
entschlossen hätte, den Kranken stehen zu lassen, er gerade gegen das geistige Gesetz des Sabbats
verstoßen hätte, da er in diesem Fall eine Handlung am Sabbat vollzogen hätte, die dem eigenen
Ego gedient hätte.

Nicht aus sich selbst, nicht aus seinem eigenen Gefühl nimmt er also das Motiv seines Handelns,
sondern rein aus der Wahrnehmung dessen,  was er an einem anderen Menschen als  notwendig
erkennt, rein also aus dem, was der Gedanke und der Sinn des Gesetzes geistig sagen will.  So
erhebt er in dieser Situation der Bedrängnis, keinen Anspruch an die Welt, er erwartet nichts von
dieser Welt,  als er sieht wie die Pharisäer nur darauf warten ihn zu Fall zu bringen, sondern er
erhebt  einzig  und  alleine  den  Anspruch  an  sich  selbst  in  dieser  Situation  einem  eigenen

Seite 5



Wahrheitsanspruch gerecht zu werden und das zu tun, was er als notwendig erkannt hat. Wem also
will er um jeden Preis gerecht werden? - Dem Anspruch, den er sich selbst auferlegt hat. Dieser
Anspruch besteht darin sich nicht von Begierden, Ängsten oder anderen Emotionen von seinem
eigenen Wahrheitsideal abbringen zu lassen sondern aus klaren Erkenntnissen und Idealen heraus zu
handeln. Es ist dies ein reiner Anspruch sich selbst in Situationen der höchsten Bedrängnis zu einer
von  klaren  und  lichten  Gedanken  erfüllten  Perspektive  aufzurichten,  die  ihn  über  die
Eingebundenheit in das eigene kleinlich subjektiv gebundene vom Nutzprinzip ergriffene Wesen
hinaushebt. Es ist der Anspruch an sich selbst, das, was er sich selbst aus Erkenntnis als Ziel gesetzt
hat,  und  das  ist  zu  jedem  Zeitpunkt  aus  klaren  Erkenntnissen  und  niemals  aus  Begierden,
opportunistischen Emotionen oder Ängsten zu handeln, auch als ein Gesetztes und damit als ein
Gesetz zu betrachten und zu erfüllen. Durch diesen Entschluss seinem selbst gesetzten Ziel auch zu
folgen richtet sich der Christus zu einer übergeordneten Perspektive auf, die ihm reine, geordnete,
klar vor den Augen stehende Gedanken vor die Seele stellt. Jene Gedanken aber sind durch die
Opferung des persönlichen Begehrens und den Entschluss zu dem Gesetzten zu stehen frei von
Trübungen durch irgendwelche Bedürftigkeitsgefühle, Begierden oder Ängste und stehen damit in
einem lichten übergeordneten Weltenzusammenhang. Denn es sind – wie es nach Heinz Grill in der
Bhagavad Gita zum Ausdruck gebracht wird - die Begierden, die den Menschen in die Irre führen
und durch die er sich selbst der  Früchte der Erkenntnis und damit der Möglichkeit heilsam zu
wirken beraubt (Anmerkung 3). 

Um zu wissen, was notwendig ist, richtet sich der Christus deshalb jederzeit zu der Perspektive von
reinen begierdefreien Gedanken auf, durch die alleine er diejenigen Gedanken und Ideen finden
kann, die der in Not geratenen Welt hinzugefügt werden müssen um sie zu heilen. Im Gegensatz zu
den Pharisäern, die aus Hass und Neid, die sie gegen den Jesus Christus in ihrer Seele tragen, nicht
willens sind anzuerkennen, dass Christus tatsächlich aus dem Gedanken, also aus dem Erkennen des
Sinnes des Gesetzes heraus gehandelt hat, ist er damit in der Lage auch in der Situation, in der man
ihn mit Hass verfolgt und bedroht, nicht in Angst oder gar Schuldgefühle zu fallen, die ihm von
seiner Umgebung gemacht werden, sondern sich frei von allen Emotionen zum reinsten Sinn und
damit zum reinsten Gedanken, der in dem Gesetz wirksam ist, aufzurichten. So kann er aus der
Erkenntnis dieses geistigen Gesetzes erkennen, dass nicht ein Verzicht auf Handeln sondern ein
Verzicht auf eigennütziges Handeln den Sinn des Gesetzes ausmacht. Keinesfalls legt er damit aber
das Gesetz willkürlich aus. Vielmehr ist er in der Lage dadurch, dass er sich dem Gesetzesinhalt
erlebend gegenüberstellt (Anmerkung 4), dessen geistigen Sinn und damit den in ihm wirkenden
Gedanken zu erfassen. Im Gegensatz zu den Pharisäern, die das Gesetz so interpretieren, wie es
ihrem hass-  und neiderfüllten  Vernichtungstrieb  genehm ist,   den  sie  gegenüber  Jesus  Christus
fühlen, hat sich der Christus Jesus dem Inhalt dieses Gesetzes erlebend so gegenübergestellt, dass er
den mit ihm verbundenen geistig göttlichen Gedanken, und damit seinen Sinne erlebend schauen
und aus diesem heraus zu einer individuell verantworteten moralischen  Handlung kommen kann,
die ihm aus dieser göttlichen Weisheit heraus zuströmt.

Damit  aber  zeigt  er  uns  auch,  was  Wahrheit  ist,  und  dass  er  selber  diese  in  diesem Moment
verkörpert. Denn entgegen der Angst, die den Menschen zu einem opportunistischen, ehrlosen und
damit sich selbst verratenden Handeln verleiten möchte, richtet er sich im Moment des Entschlusses
trotz der um ihn lauernden Bedrängnis und Gefahr dazu auf, das zu tun, was er in diesem Moment
durch das Schauen auf das geistige Gesetz und den in ihm waltenden Sinn als „notwendig“  erkannt
hat. 

Indem  aber  das  Notwendige  nur  durch  das  erlebende  Hinschauen  zu  den  höheren  geistigen
Gesetzmäßigkeiten erkannt werden kann, ist es als solches nicht als ein äußerlich „Gesetztes“ in der
materiellen Welt vorhanden. Das Handeln, welches dem Menschen aus einem Erkenntnisgedanken
heraus zuströmt,  geschieht damit nicht aus einem materiell  Gesetzten und damit auch nicht aus
materiell  definierbaren  Gesetzen.  Vielmehr  entstammt  es  einer  höheren  Wahrhaftigkeit  und

Seite 6



Weisheit, die sich nur in der Welt der von Begierden gereinigten Gedankens zeigt. Das Gesetz, auf
welches Jesus Christus verweist, ist damit kein materiell Gesetztes, sondern es ist ein Gesetz geistig
göttlicher Weisheitslogik, und damit der wahrhaftigen Logik von Gedanken. 

Woher also nimmt der Christus den Entschluss zur Tat, als er sich zu dieser Handlung aufrichtet?
Jenen Entschluss nimmt er einerseits aus dem Anspruch an sich selbst, sich jederzeit erlebend und
nicht blind gehorchend zu der Perspektive reiner Gedanken und der in ihnen waltenden geistigen
Gesetze aufzurichten. Nicht irgendeinen Anspruch an die Welt erhebt er. Stattdessen erhebt er auf
vollkommene Weise nur den Anspruch an sich selbst, das vorgenommene Ziel auch durchzuhalten.
Durch diesen Anspruch kann er sich auch im Moment der Bedrohung durch die Pharisäer zu einer
geistig gedanklichen Perspektive aufrichten,  die  ihn die  reine und damit wahre Tat  als  ein ihm
notwendig aus dem Geistigen Entgegentretendes erkennen lässt.  Die Handlung, den Kranken zu
heilen, selbst dort wo er hierdurch den Hass der Pharisäer auf sich ziehen wird, steht ihm deshalb
als eine geistig erlebbare Wahrheit und Realität als lebendig göttliche Kraft vor der Seele und lässt
nichts anderes zu als sie in die Umsetzung zu bringen. Die Tat steht ihm also als  Erkenntnis von
einem notwendig zu Tuenden klar und unauslöschlich erlebbar als konkreter Gedanke vor seiner
Seele, vor seinem Bewusstsein. Sie ist stark genug jede Angst aus seiner Seele zu vertreiben. Sie
tritt aus einer Welt geistiger Gesetzmäßigkeiten als klare Erkenntnis an ihn heran und steht damit
unmittelbar  in  Beziehung  zu  der  konkreten  Situation.  In  einer  anderen  Situation,  in  der
beispielsweise der Kranke seine Erkrankung nur spielen würde um beispielsweise Aufmerksamkeit
zu bekommen, würde eine andere Erkenntnis und damit ein anderes Handeln an ihn herantreten.
Auf die Erkenntnis der richtigen Tat ist also all seine Konzentration hin ausgerichtet. Dasjenige,
was den Menschen  in seiner Seele in lähmende Angst einhüllen und ihm in einer solchen Situation
suggerieren möchte, er möge sich lieber nicht so weit aus dem Fenster lehnen, um sich nicht zu
gefährden, weicht angesichts der Klarheit und Kraft dieser Erkenntnis zurück.

Im Gegensatz zu Kants kategorischem Imperativ, der dem Menschen wie ein Fremdes gegenüber
steht  und ihm gebietet  nach einer  kalten Maxime zu handeln,  die  als  unserem Wesen Fremdes
gegenübersteht, bringt Jesus Christus im Falle seiner Sabbatheilung und auch in all seinen anderen
Handlungen stets die Kraft auf, sich nicht von niederen Beweggründen, Emotionen, Ängsten oder
opportunistischen  Anwandlungen  ergreifen  zu  lassen,  die  sich  wie  ein  ihm  Fremdes  an  ihn
heranschleichen  wollen,  sondern  sich  fortwährend  erlebend  zu  den  höchsten  Gedanken  und
geistigen Gesetzmäßigkeiten, die er vor seinem Bewusstsein stehen hat, und den er als göttliche
Wahrheit erkennt und erfühlt, aufzurichten und aus diesem heraus die Dinge zu betrachten, so dass
hierdurch die richtige Erkenntnis empfangen werden kann. 

Dazu  bedurfte  es  sicherlich  eines  weitreichenden  geistigen  Studiums,  welches  er  ja  auch  den
verschiedenen historischen Quellen zu Folge in den verschiedenen Lehr- und Mysterienstätten des
Altertums absolviert hatte. Denn ohne ein Studium, in dem der Mensch lernt sich den Weisheiten
und  geistigen  Gesetzmäßigkeiten  erlebend  gegenüber  zu  stellen,  auf  dass  diese  dadurch  ihren
innersten Sinn enthüllen und ihn zur rechten Handlung führen (Anmerkung 5),  könnte er nicht
aussprechen den Satz: „Ich bin nicht gekommen aufzulösen (das Gesetz) sondern zu erfüllen!“ Um
nämlich ein Gesetz zu erfüllen muss der Mensch die Fähigkeit erlangen sich jenem im intensiven
meditativen Erleben so gegenüber  zu stellen,  dass  dieses  dadurch,  dass der Mensch nichts  von
seinem eigenen subjektiven Begehren in jenes Bild hereinträgt, seinen Sinn almmählich preisgeben
wird und im Menschen so als erlebte Wahrheit zu leben beginnt dass er aus diesem Erleben heraus
die konkret notwendigen Handlungen erkennen kann. Dazu aber braucht es – wie jeder, der sich
darum bemüht, Meditation in diesem Sinne, d.h. ohne ein persönliches  Begehren, Interpretieren
oder Zutun zu praktizieren, weiß – die höchste Kraft der Selbstüberwindung. 

Seite 7



Diese höchste Kraft der Selbstüberwindung, die uns der Christus Jesus in der Geschichte vorlebt,
zeigt  sich  darin,  dass  er  den  Gedanken  von  geistigen  Gesetzmäßigkeiten  und  Wahrheiten
unabhängig von allen Suggestionen  und unabhängig von aller persönlichen Angst so in seiner Seele
leben lässt, dass ihm aus diesen Gesetzmäßigkeiten und dem mit ihnen verbundenen Sinn eine klare
Erkenntnis vom rechten Handeln entgegentritt.  Er empfindet den tiefen Sinn des Gesetzes  „Du
sollst nicht Arbeit tun am Sabbat“ klar in dem Gedanken: „Tue am Sabbat -  und darüber hinaus -
nichts,  was  Deinem persönlichen  Nutzprinzip  dient  und  dich  damit  vom Wesentlichen  abzieht,
sondern  tue  nur  das,  was  du  aus  tiefer  Geisterkenntnis  für  richtig  erkannt  hast“  Aus  dieser
Erkenntnis ergibt sich keine  generelle Pflicht zu einer spezifischen Handlung oder gar irgendeine
Handlungsmaxime im Sinne von Kants kategorischem Imperativ. Nein, vielmehr kann nur jeder
einzelne  Mensch  selbstverantwortlich  ehrlich  entscheiden,  was  er  aus  einem  persönlichen
Nutzprinzip tut und was wirklich aus der Erkenntnis, dass es notwendig für das Ganze ist! So ergibt
sich  die  rechte  Tat  am  rechten  Ort  durch  die  Fähigkeit  des  Christus  zur  vollkommenen
Selbstüberwindung und zum reinen Hinschauen auf  den Sinn und den Gedanken der  geistigen
Gesetzmäßigkeiten. Vollkommene Selbstüberwindung aber bedeutet,  in jedweder Situation frei von
persönlichem Begehren sich zu klaren Wahrheitsgedanken und Gesetzmäßigkeiten aufzurichten und
aus den sich hieraus ergebenden Erkenntnissen abgestimmt auf die konkrete Situation zu handeln.
Kein allgemeingültiges, für jedermann notwendiges Handeln lebt uns der Christus vor, sondern ein
individuelles  Handeln,  welches  aus  der  durch  Selbstüberwindung   gewonnenen  Erkenntnis  des
Augenblicks gewonnen wurde und die Fähigkeit voraussetzt, in jedem Augenblick alles persönliche
Wollen hinter sich zu lassen und sein ganzes Wollen zur Welt reiner Gedankengesetzmäßigkeiten
aufzurichten. 

Der Gedanke, zu dem er sich im Erleben seiner inneren Gesetzmäßigkeit zuwendet, besagt:  Wo
immer der Mensch die Fähigkeit erworben hat an ihn herantreten wollende Emotionen, Ängste
oder  Sehnsüchte  nach  Sicherheit  oder  Anerkennung  durch  seine  Mitmenschen  als  ein  ihm
Wesensfremdes  zu  erkennen  und  sich  entschließt  ihnen  gegenüberzutreten  und  sein  Wollen
stattdessen  zu  dem  Gedanken  von  dem,  was  wirklich  notwendig  ist  aufzurichten,  da  wird  der
Mensch in der Lage sein wahrhaftig und unbestechlich nur aus dem heraus zu handeln, was ihm in
jedem Augenblick als reine Erkenntnis wahr vor der Seele steht und ihm zu Handeln gebietet. Er
wird aus dieser Kraft heraus heilsam wirken. 

Der Jesus Christus zeigt uns damit in seinem Tun die Kraft der Unterscheidung zwischen dem, was
uns  als  verstecktes,  emotional  bedürftiges  Begehren  beschleichen  und  was  sich  unseres
Bewusstseins wie ein Fremdes bemächtigen will auf der einen Seite und dem, was uns durch die
Kraft der Konzentration auf das Höchste und Reinste in Klarheit als Erkenntnisgedanke lichtvoll
vor der Seele steht, und an dem wir uns in all unserer Bedürftigkeit und Niedrigkeit aufrichten
können zu unserem vollen Menschsein, auf der anderen Seite.

Christus ist damit der Herr des reinen Gedanken selbst, wie es der zeitgenössische Geistforscher
Heinz Grill in einer Meditation vom 24.9.22 einmal zum Ausdruck bringt, indem er ausspricht: „Es
ist der Christus, der unmittelbar der Gedanke selbst ist.“ Mit diesen Worten macht er deutlich, wie
der Mensch in eine reale und konkret erlebbare Beziehung zum Christus Jesus selbst treten kann,
wenn  es  ihm gelingt  sich  unabhängig  von  allem persönlich  kleinlichen  Hoffen,  Begehren  und
Wünschen, unabhängig davon, ob ihm sein Handeln einen Nutzen bringt oder nicht, oder ob es ihm
womöglich  gar  schadet,   zu  einem  höheren  menschheitlichen  Ideal  aufzurichten  und  aus  der
erlebbaren Lichtesfülle, die von diesem ausgeht, die Welt zu betrachten und in ihr zu handeln.  

Diese aus dem Gedanken neu geschaffene Beziehung zur Welt wird sich zunächst als feine Wärme-
und Lichtempfindung in der Mitte des Menschen, etwa in der Region, wo auch unser physisches
Herz liegt, bemerkbar machen. Später kann der Mensch, wenn es ihm gelingt, den reinen Gedanken
in seiner Seele trotz aller Anfechtungen aufrecht zu halten, gar erleben, wie auch von den Dingen

Seite 8



und Menschen um ihn herum ein wärmeres Empfinden ausstrahlt, ja bei einiger Übung wird dieses
Wärmeempfinden sich bis zu einem feinen Erleben eines goldenen Schimmers, der um die Dinge zu
weben beginnt, verdichten können. (Siehe dazu auch die Ausführungen von Heinz Grill über die
Sonnenpädagogik  in:  Heinz  Grill:  „Die  Signaturen  der  Planeten  und  die  seelisch  geistige
Entwicklung in der Pädagogik“).

Ein wirkliches  Ehr- und Wahrheitsgefühl des Menschen wird sich deshalb ebenso wie eine wahre
Moralität nur dort einstellen, wo der Mensch die Kraft aufbringt,  seine niederen Begehrenskräfte,
die ihn zum opportunistischen Handeln treiben  oder das Gefühl eines persönlichen Nutzens für das
eigene  Ego,  die  eigene  Eitelkeit  oder  das  eigene  rechthaberische  Wesen  suggerieren  wollen,
niederzuringen. Um zu einem wirklichen Ehr- und Wahrheitsgefühl und einem daraus getragenen
Handeln  zu  kommen  muss  der  Mensch  tatsächlich  sein  ganzes  Begehren  danach  auusrichten,
gegenüber der Welt reine Gedanken so in seinem Bewusstsein aufrecht zu halten und heranreifen zu
lassen, dass von diesen ein Wert ausstrahlt.  

Der  Mensch,  der  selber  gelernt  hat,  diejenigen  Gedanken,  die  wie  von  triebhaftem  Begehren
gesteuert werden, von jenen zu unterscheiden, die vom Begehren gereinigt in lichter Reinheit vor
dem Bewusstsein des Menschen stehen, wird auch bei anderen Menschen immer klarer erkennen
können, ob dessen Gemüt rein oder von niederen Begehrlichkeiten besetzt ist. Derjenige aber, der
die Freude eines reinen Gedankens in seiner Seele nicht kennt oder sie gar von sich gestoßen hat,
wird in seinem von Trieben und Begierden gesteuerten Gemüt immer auf unwahre Weise danach zu
trachten suchen, jenem Triebe eine Maske hoher Ideale aufzusetzen um nicht in seinem niederen
Trieb erkannt zu werden.

Ein  in hoher Konzentration vom Menschen im Bewusstsein gehaltener Gedanke, wie ihn uns der
Christus  in  all  seinen  Taten  vorlebt,  wird   auch  eine  reale  und  konkrete  Beziehung  zu  der
Christuswesenheit kreieren, durch die jener Gedanke schließlich immer stärker zu einer waltenden
und lebensschaffenden Kraft im Menschen werden kann. Der Gedanke, der im Verbund mit dem
Christus vom Menschen gedacht und erlebt wird, kann damit zu einer realen Kraft der Verwandlung
werden, die das persönlich gebundene Sein zurückweichen und anstelle desselben unser höheres,
mit dem Christus verbundenes Selbst immer stärker in Erscheinung treten lässt.

Lernen wir die Welt immer stärker im Lichte solcher Gedanken zu schauen, so wird diese sich
hierdurch immer mehr in ihren verborgenen Möglichkeiten enthüllen und diese zur Erscheinung
bringen. Die  Welt im Lichte reiner Gedanken schauen zu lernen heißt deshalb, diese durch eine
reale  Beziehung  mit  dem  Christus  zu  einem  neuen  Sein  verwandeln  zu  lernen.  Jenem  Licht
gegenüber müssen all jene Gemütsregungen des Menschen, die sich als Ideal maskieren und doch
nichts anderem als dem Begehren des Menschen nach Macht, Anerkennung, Geltung, Eitelkeit oder
ähnlichem entstammen, allmählich immer stärker zurückweichen, da sie sich im Licht der Wahrheit
in ihrer eigenen Nichtigkeit und Lüge enttarnen müssen.

Seite 9



Anmerkungen:

Anmerkung 1: Tatsächlich werden wir in sehr vielen Fällen, in denen wir äußerlich vorgeben aus
edlen Motiven zu handeln, bei einer ehrlichen selbstkritischen Betrachtung bemerken, dass es im
Grunde doch Motive sind wie Eitelkeit, Stolz  oder das Gefühl sich als ein „Guter“ präsentieren zu
können  oder  eben  für  das  „Gut-Sein“  Anerkennung  bei  anderen  Menschen  zu  finden,  die  uns
handeln lassen. 

Anmerkung 2: Tatsächlich muss der Mensch, um in der Lage sein in einer Weise wie beschrieben
moralisch  zu  handeln,  sich  zuvor  zu  gewissen  Idealen  und  geistigen  Weisheiten  in  Beziehung
gebracht haben, um im Augenblick der Not auch tatsächlich danach handeln zu können. So hatte
beispielsweise der junge Mann, der das Mädchen aus den Fängen ihrer Peiniger befreite, zuvor im
Rahmen zahlreicher Gespräche mit mir an dem Ideal gearbeitet sich frei von Ängsten für ein wahres
Anliegen einzusetzen und auf konkrete Weise erlebt, welch große Kraft von einem solchen Ideal
ausgehen kann. Auch der Mensch, der das Kind vor dem Hund bewahrte, hatte in seinem Leben
menschliche Vorbilder erlebt, die aus erhlichen Idealen heraus ihr Leben bestritten. 

Anmerkung  3: „Irregeleitet  werden  die  Menschen  durch  verschiedene  Begehren,  die  sie  der
Wirkung der
inneren Erkenntnis berauben. Sie halten sich dann an andere Gottheiten und richten diese oder jene
Ordnung auf, die das Bedurfnis ihrer Natur befriedigt. (kāmais tais-tair hṛtajnaānāḥ prapadyante 
’nyadevatāḥ taṁ-taṁ niyamam āsthāya prakṛtyā niyatāḥ svayā)“ (VII/20) (1) Aus 
Erkenntnisgrundlagen der Bhagavad Gita; Heinz Grill

Anmerkung  4: Rudolf  Steiner  beschreibt  in  seinem Werk  „Die  Philosophie  der  Freiheit“  die
Notwendigkeit sich jedweder Idee erlebend gegenüber zu stellen, da der Mensch ohne dieses aktive
geistige Sich Gegenüberstellen unter die Knechtschaft derselben Idee geriete. Verständlich ist diese
Aussage  insofern,  da  jede  Wahrheit,  die  der  Mensch  einfach  nachplappert  zu  einer  Ideologie
verkommt.  Ebenso wird jede  Lüge,  die  der  Mensch hört,  ohne sich  ihr  erlebend gegenüber  zu
stellen um ihren unwahren Charakter erkennen zu können, sich in ihm innerlich auf unbewusste
Weise bereit machen und ihn besetzen. Diese Tatsache macht man sich in der Werbung ja laufend zu
Nutze. 
„Man  muss  sich  der  Idee  erlebend  gegenüberstellen  können,  sonst  gerät  man  unter  ihre
Knechtschaft." (Philosophie der Freiheit, GA 4, Rudolf Steiner Verlag, Dornach 1995, S. 271)

Anmerkung  5:  Rudolf  Steiner  nennt  die  Fähigkeit  eine  Handlung  in  ihrer  unbedingten
Notwendigkeit durch die erlebende Hinwendung an eine geistige Gesetzmäßigkeit und damit an
eine  Wahrheit  als  konkrete  Idee  zu  erleben  die  „moralische  Intuition“ (Siehe  Rudolf  Steiners
Philosophie der Freiheit,  Kapitel IX; die Idee der Freiheit)

Text von Dr. med. Jens Edrich, medpraxis@web.de  Dieser Text ist zur Weitergabe an Interessierte freigegeben. Wer die Arbeit des Autors
unterstützen möchte, darf dies gerne tun. Konto: DE48 6601 0075 0191 2147 57, Inhaber Jens Edrich, Betreff: Schenkung

Seite 10

mailto:medpraxis@web.de

