Das Erwachen des individuellen Ehrgefiihls

oder

Wie wir die Welt im Lichte von Gedanken
schauen lernen

Die Abbildung zeigt den auferstandenen Christus auf einem Gemilde von Rembrandt v. Rijn. Sein Blick fillt ruhig und ohne jeden Vorwurf
auf die Welt, die ihn noch nicht verstanden hat. Es ist der Blick eines Menschen, der die gottliche Kraft in sich errungen hat, die Welt aus
dem Licht reinster Gedanken zu betrachten.

Ein Essay zur Frage

Wie der Mensch in Zeiten zerstorerischer
Liigen und Suggestionen wieder einen
Wahrheitssinn entwickeln kann

von Dr. med. Jens Edrich
im November 2024

Seite 1



Das Erwachen des individuellen Ehrgefiihls
oder
Wie wir die Welt im Lichte von Gedanken schauen lernen

Unter dem Ehrgefiihl des Menschen verstehen wir allgemein ein Empfinden, welches sich einstellt
wenn der Mensch sich aus reiner Liebe zum Handeln selbst entschlieft etwas zu tun ohne dabei
irgendeinen Nutzen fiir sich in Anspruch zu nehmen.

So kenne ich einen Menschen, der einmal einem kleinen Kind das Leben gerettet hatte, indem er
sich todesmutig auf einen riesigen, wild gewordenen Schéferhund stiirzte, der gerade im Begriff
war iiber das Kind herzufallen. Der Preis, den dieser mutige Mensch dafiir bezahlte, war eine
schwere Bissverletzung der Hand, die ihm bis heute beruflich nicht unerheblich zu schaffen macht.

Ein anderer junger Mann sah einmal in einer Nacht im Vorbeifahren, wie zwei Ménner dabei waren
ein junges Miadchen hinter eine neben der Strafle befindliche Hecke zu ziehen um sie den Blicken
der Vorbeifahrenden zu entziehen. Geistesgegenwirtig hielt er seinen Wagen an, rannte zum Tatort
und stellte sich schiitzend vor die junge Frau, den Angreifern klar bedeutend, dass sie verschwinden
sollten. Obwohl diese ihm zahlenméBig und auch kriftemaBig iiberlegen waren, versetzten sie ihm
nur einen Schlag ins Gesicht, der abgesehen von einem Nasenbluten keinen groBeren Schaden
verursachte, und rannten dann davon.

Gefragt warum die beiden Menschen, von denen in den aufgefiihrten Geschichten die Rede war,
das getan hatten, so antworteten diese, dass es fiir sie zu diesem Handeln in diesem Moment gar
keine Alternative gegeben hitte.

Ein untriigliches Ehr- und Wahrheitsgefiihl lebte offensichtlich in dem Augenblick ihrer Tat in der
Seele dieser Menschen und veranlasste sie zu einem Handeln, welches fiir sie materiell betrachtet
nicht nur keinen Nutzen, sondern sogar das Risiko eines Schadens mit sich brachte. Dennoch
bereute keiner der beiden Menschen seine Tat. Woher aber kommt die Kraft im Menschen aus
einem solchen Ehr- und Wahrheitsgefiihl heraus mutig und angstfrei zu handeln?

Was gibt dem Menschen in einem solchen Augenblick die Kraft und den Mut eine Handlung zu tun,
die ihn selbst in hochste Gefahr bringt? Was befihigt ihn, alle persdnlichen Angste in diesem
Moment vollkommen hinter sich zu lassen und nur die Ehr- und Wahrheitsgefiihle in seiner Seele zu
fithlen, die ihm formlich gebieten diese Handlung zu vollziehen?

Angesichts einer Weltenlage, in der der Mensch durch seine Sozialisation geradezu darauf getrimmt
wird, immer nur nach demjenigen zu schauen, was ihm personlich einen Nutzen oder Vorteil bringt,
auch wenn er nach aullen hin gerne vorgibt aus edlen Zielen heraus zu handeln (Anmerkung 1), ist
diese Frage, wie es trotz solcher Prigung dennoch in einzelnen Fillen offensichtlich immer wieder
moglich ist, sich zu hohen moralischen Handlungen aufzurichten, obwohl der Mensch durch diese
moglicherweise sogar Schaden auf sich nimmt, bedeutsamer denn je.

Denn ist nicht bei einer eingehenderen Analyse die gesamte derzeitige Weltensituation mit all ihren
Perversionen, Zerstorungskraften und immer bedrohlicheren Kriegen geradezu ein Ausdruck eines
schwerwiegenden Mangels dieses Ehr- und Wahrheitsgefiihls im Menschen? Sind nicht all die
sozialen, okologischen und kriegerischen Katastrophen, wie sie sich derzeit auf unserer Erde
abspielen, letztlich alle Ausdruck davon, dass der Mensch im Zweifelsfall immer die personliche
Perspektive und den personlichen Nutzen, den ithm eine Sache vermeintlich fiir sein ,,Selbstgefiihle*
bringt, wichtiger nimmt als das wirkliche Ehrgefiihl?

Seite 2



'6‘

,»Oh nein!“, wird vielleicht der eine oder andere sofort an dieser Stelle widersprechen! Gerade der
heutige Mensch hat es doch so herrlich weit gebracht mit dem Ehrgefiihl! Denn haben wir nicht ein
so hohes Mal} an Ehr- und Wahrheitsgefiihl errungen, dass wir sogar in der Lage waren uns
ehrenhaft einer Massenimpfung zu unterziehen um die Schwachen und Alten im Lande vor
schwererer Krankheit und Leid zu bewahren? Und zeigt sich nicht auch jetzt wieder, dass in
unserem Land eine hohe Opferbereitschaft und damit auch hochste Wahrheits- und Ehergefiihle
leben, indem wir sogar bereit sind uns bis in die Gefahr der Selbstvernichtung fiir Recht und Ehre
einzusetzen, indem wir immer weiter die arme geknechtete Ukraine mit Waffen gegen den
Aggressor Russland unterstiitzen? Und demonstrieren nicht tausende junge und alte Menschen
heute friedlich unter den Fahnen des Regenbogens fiir eine geschlechterneutrale und
geschlechtergerechtere Welt, in der der Mensch frei und ungebunden von allen Zwingen der Natur
sein Geschlecht am besten schon im Jugend- oder gar Kindesalter wihlen, definieren, umwandeln
und ausleben kann? Ist also nicht das sogenannte Ehrgefiihl gerade heute, wo weite Teile des
sogenannten freien und demokratischen Westens offensichtlich bereit sind, notfalls auch einen
atomaren Krieg auf sich zu nehmen dafiir, dass endlich wieder Demokratie und Gerechtigkeit auf
Erden herrschen, in einem Malle vorhanden, wie es noch niemals in der Menschheitsgeschichte der
Fall war?

Aber, so kann man hier wiederum einwenden: War nicht sogar der Nazideporteur Eichmann, als er
vor dem Jerusalemer Gericht zum Ausdruck brachte, es sei thm bei der von ihm organisierten
Deportation der Juden immer darum gegangen diesen den Weg in die Vernichtungslager so
ertriglich wie moglich zu gestalten um sie keinem unnétigen Chaos und Leid auszusetzen, tief
davon tberzeugt, dass auch er sich im Rahmen des ihm moglichen zu einem bestmdglichen
Ehrgefiihl aufgerichtet habe?

Und fiihlte nicht gar ein Hitler, der von der wahnhaften Vorstellung besetzt war, die Welt konne nur
durch die Dominanz der aus seiner Sicht zur Fiithrung geborenen Arierrasse noch eine Zukunft
haben, sich von dieser Idee das geistige und materielle Uberleben der Menschheit durch die
Ermordung der Juden fordern zu miissen, so entflammt, dass auch er das Gefiihl hatte aus dem
hochsten Ehrgefiihl heraus zu handeln?

Geniigt also das bloe Gefiihl fiir das Gute einzustehen tatsdchlich um sicherzustellen, dass es
wirklich ein Gutes und damit Wahres ist, wofiir der Mensch sich einsetzt? Ist dieses Gefiihl, sich fiir
das einsetzen zu miissen, was wir als das Gute wiahnen, das der Mensch manchmal mit loderndem
Eifer in sich brennen fiihlt, tatsdchlich ein wahres Gefiihl?

Demjenigen, der sich im Wahn des falschen Rechtes wihnt und aus diesem Wahn heraus bereit ist
alles mit sich in den Abgrund zu ziehen, wird keiner so leicht die Wahnhaftigkeit seines Denkens,
Fiihlens und Wollens verdeutlichen kdnnen. Denn immer lebt ein méchtiges Gefiihl in seiner Seele,
fiir die Wahrheit einzutreten und deshalb ,,ein Guter” zu sein, welches man diesem Menschen nicht
so leicht nehmen kann.

Und doch kann der feinfiihlig wahrnehmende, sich nicht selbst beliigende Beobachter bemerken,
dass die Empfindung, die ein Mensch hat, und die ihn zum Handeln anspornt, wenn er sich mutig
und schiitzend zwischen ein Kind und den anstiirmenden Hund wirft, von vollkommen anderer
Natur ist als das Gefiihl eines Menschen, der sich angeblich aus Solidaritdt mit den Schwachen
impfen ldsst oder der gar einen totalen Krieg zwischen Russland und dem Westen fordert, selbst
dann wenn es Europa in ein Inferno treiben sollte. Ja er wird bemerken, dass der eine aus einer
Kraft heraus handelt, dic sein Bewusstsein fiir Momente etwas aus der Schwere und
Determinationen des Leibes heraushebt, wihrend der andere umso tiefer von denselben bestimmt
wird. Diese Fihigkeit aber, frei von Angsten und opportunistischen Gefiihlen des Leibes zu handeln
bedarf in der Regel einer Moralitdt, die der Mensch nicht ohne Vorbilder und innere Arbeit erringt

Seite 3



(Anmerkung 2). Wodurch aber unterscheidet sich die Seele eines Menschen, der in dem Wahn
gefangen ist fiir das Gute zu kdmpfen und der doch dadurch sich und seine Mitmenschen immer
weiter in einen Abgrund treibt, von der Seele eines Menschen, der wirklich aus reiner Liebe zum
Handeln selbst handelt? Wie konnen wir erkennen, ob wir selbst oder ein anderer wirklich aus
innerster Moralitit handeln und damit einen Wert fiir das Ganze generieren, oder ob wir uns auf
moralisierende Weise iiber andere Menschen stellen und damit letztlich zerstorerische Krifte
freisetzen? Wie kann der Mensch tatsachlich wahrnehmen, dass die eine Handlung Ausdruck einer
hohen Moralitdt ist, wihrend die andere eine tiefe und substantielle moralische Schwiche des
Menschen sichtbar macht? Was verstehen wir liberhaupt unter einer hohen Moralitidt und was unter
einer moralischen Schwiche oder einem nur moralisierenden Verhalten?

Unter ,,moralisch® verstehen wir im Allgemeinen tatsdchlich Handlungen, welche den allgemeinen
Regeln, wie sie gesellschaftlich konsensfdhig sind, entsprechen. Nach dem deutschen Philosophen
Emanuel Kant handelt derjenige moralisch, der nach der Maxime des kategorischen Imperatives
lebt. Diese lautet: ,, Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass
sie ein allgemeines Gesetz werde. Damit aber geht Kant davon aus, dass es fiir ein moralisches
menschliches Handeln so etwas wie ein allgemeines Gesetz geben kann, welchem der Mensch sich
zu unterwerfen habe. Dieses Gesetz lebt damit als ein duerer Anspruch an den Menschen. Kants
Sicht auf die Dinge stellt bis heute eine wesentliche Grundlage der modernen Ethik dar. Ganz
anders aber stellt sich die Frage nach der Moralitdt beispielsweise dar, wenn man sich einmal das
Evangelium anschaut.

So berichtet Markus 3; 1-6 folgende Geschichte: ,,Und es war da ein Mensch, der hatte eine
verdorrte Hand. Und sie gaben acht, ob er ihn am Sabbat heilen wiirde, damit sie ihn verklagen
konnten. Und er sprach zu dem Menschen mit der verdorrten Hand: Steh auf und tritt in die
Mitte! Und er sprach zu ihnen: Was ist am Sabbat erlaubt: Gutes tun oder Boses tun, Leben retten
oder toten? Sie aber schwiegen still. Und er sah sie ringsum an mit Zorn, betriibt iiber ihr
erstarrtes Herz, und sprach zu dem Menschen: Strecke deine Hand aus! Und er streckte sie aus;
und seine Hand wurde wieder gesund. Und die Pharisder gingen hinaus und hielten alsbald Rat
tiber ihn mit den Anhdngern des Herodes, dass sie ihn umbrdchten. *

Hier handelt Jesus Christus aus einer formalen Sicht scheinbar gegen das Gesetz des Sabbats,
welches dulerlich betrachtet vorzuschreiben scheint, am Sabbat keiner Arbeit nachzugehen. Das
Gesetz, wie es zur Zeit um Christus von den Juden praktiziert wurde, war aber ein rein dulleres
geworden und hatte deshalb seine geistige Giiltigkeit verloren. Deshalb unterwirft sich Christus
nicht dem Anspruch das Gesetz dul8erlich zu erfiillen, mit dem er durch die Pharisder konfrontiert
wird. Hitte er also aus einer konsequent zu Ende gedachten kantianischen Sicht damit nicht gegen
das von allen als zum damaligen Zeitpunkt konsensfdhige dulere Gesetz verstoBen am Sabat nicht
arbeiten zu diirfen?

Diejenigen, die den Anspruch an ihn stellten ihren Vorgaben zu gehorchen und die ihm — nachdem
er das nicht tat - formal nachsagen wollten, dass er das Gesetz gebrochen hitte, um ihn zu Fall zu
bringen, sah er ,, ringsum an mit Zorn, betriibt iiber ihr erstarrtes Herz .

Gleichzeitig aber spricht Jesus Christus an einer anderen Stelle im Matthdus Evangelium 5;17-18
die folgenden Worte: ,, Ihr sollt nicht wdhnen, dass ich gekommen bin, das Gesetz oder die
Propheten aufzulosen, ich bin nicht gekommen, aufzulésen, sondern zu erfiillen. Denn ich sage
euch wahrlich: Bis dass Himmel und Erde zergehe, wird nicht zergehen der kleinste Buchstabe
noch ein Tiittel vom Gesetz, bis dass es alles geschehe. ... Steht er mit diesen Worten aber nicht im
Widerspruch zu der Handlung, die er mit der Heilung des Kranken am Sabbat vollzogen hat? Wie
kann er einerseits davon sprechen, dass er gekommen ist um das Gesetz zu erfiillen und zugleich
dasselbe Gesetz des Sabbats scheinbar ,,missachten®?

Seite 4



Woher nimmt Jesus Christus die Vollmacht seines Handelns woher das Wissen, dass dieses selbst
da, wo es sich aus formaler Sicht vielleicht gegen das Gesetz zu wenden scheint, doch im Sinne des
Gesetzes ist? Was gibt ihm die Gewissheit moralisch — und damit im Sinne des Gesetzes — zu
handeln, obwohl er dulerlich den Wortlaut des Gesetzes missachtet?

Offensichtlich verfiigt er als erster Mensch iiber eine Seelenfdhigkeit, die unabhingig von allem
duBeren Gesetz in der Lage ist zu erkennen, ob ein Motiv des Handelns innerlich im Sinne des
Gesetzes ist oder nicht, ob es also moralisch oder unmoralisch ist, ob es einem Ehr- und
Wahrheitsgefiihl oder eben einer inneren Feigheit entspringt. Diese Seelenfdhigkeit lebt uns Jesus
Christus in der Geschichte von der Sabbatheilung vor.

Wie aber sieht diese aus, und wie kann der Mensch eben diese Fiahigkeit bei sich und bei seiner
Umgebung entwickeln und unterscheiden?

Blicken wir um dieser Frage einmal nachzugehen noch einmal auf die Heilungsgeschichte, die er
am Sabbat vollzogen hat, und fragen uns, worin seine darin zum Ausdruck gebrachte
Seelenfahigkeit besteht. Was entdecken wir dabei an ihm? Wir entdecken, dass er in einer
Situation, in der seine Umgebung ithm offensichtlich eine Falle gestellt hat, um ithm hernach den
Bruch des Sabbatgesetzes nachsagen und ihn damit vernichten zu konnen, offensichtlich
vollkommen angstfrei ist, indem er sich zur Heilung entschlie8t. Er verfiigt also iiber die Kraft, alle
ihn in Versuchung fiihrenden inneren Angste vor dem Zorn der Phariséer zu iiberwinden und ruhig
das zu tun, was ihm hier offensichtlich sein Gewissen aus Einsicht in eine geistige GesetzméBigkeit
vorschreibt. Er handelt damit nicht aus Angst oder aus Opportunismus und damit nicht aus Motiven
des personlichen Egoismus, aus Schwiéche, sondern er blickt auf den von der Krankheit Betroffenen
und erkennt an ihm die Notwendigeit zur Heilung. Er kann dies aber nur, da er offensichtlich in der
Lage ist, das Gesetz ruhig in seinem geistigen Sinn zu schauen und zu verstehen, so dass er sich
nicht durch die dulere Form desselben irritieren lassen muss. Denn hat er tatsdchlich das Gesetz
gebrochen, wie es rein duBerlich den Anschein machen mag, oder ist er tatsdchlich derjenige, der
das duBerlich und damit ungiiltig gewordene Gesetz, wieder mit wirklicher Erkenntnis und damit
auch mit Wahrhaftigkeit erfiillt? Mit seiner Frage, was am Sabbat erlaubt sei, Gutes zu tun oder
Boses zu tun, verweist er die Umstehenden auf den Sinn des Gesetzes, der als Gedanke hinter dem
formalen Gesetz steht. Frei von aller Wortglauberei ist er damit in der Lage auf den geistigen Sinn
des Gesetzes und damit auf den in ihm waltenden reinen Gedanken zu schauen. Er erkennt, dass das
Gesetz den Sinn hat, dem Menschen dazu zu verhelfen am Sabbat einmal aus dem alltdglichen, dem
personlichen Nutzprinzip dienenden Arbeiten herauszutreten und nur das zu tun, was wesentlich ist
um sich damit aus der Sphére des irdischen Begehrens einem Hoheren zuwenden zu konnen. Er
erkennt, dass keineswegs ein Nicht-Handeln gemeint ist, da ja selbst der, der sich nicht zum Heilen
entschlieft, eine Handlung vollbringt und die ist, dem anderen durch Unterlassung zu schaden,
sondern dass eine bewusstes Handeln im Sinne eines nicht dem personlichen Nutzen dienenden
Handelns gemeint ist und dass deshalb die aus einem geistigen Erkennen einer Notwendigkeit
getane Handlung das Ideal des Sabbats erfiillt. Ja er erkennt sogar, dass dann, wenn er sich aus
opportunistischen Griinden, d.h. aus Angst vor einer Verfolgung durch die Pharisder dazu
entschlossen hétte, den Kranken stehen zu lassen, er gerade gegen das geistige Gesetz des Sabbats
verstolen hitte, da er in diesem Fall eine Handlung am Sabbat vollzogen hitte, die dem eigenen
Ego gedient hitte.

Nicht aus sich selbst, nicht aus seinem eigenen Gefiihl nimmt er also das Motiv seines Handelns,
sondern rein aus der Wahrnehmung dessen, was er an einem anderen Menschen als notwendig
erkennt, rein also aus dem, was der Gedanke und der Sinn des Gesetzes geistig sagen will. So
erhebt er in dieser Situation der Bedrdngnis, keinen Anspruch an die Welt, er erwartet nichts von
dieser Welt, als er sieht wie die Pharisder nur darauf warten ihn zu Fall zu bringen, sondern er
erhebt einzig und alleine den Anspruch an sich selbst in dieser Situation einem eigenen

Seite 5



Wahrheitsanspruch gerecht zu werden und das zu tun, was er als notwendig erkannt hat. Wem also
will er um jeden Preis gerecht werden? - Dem Anspruch, den er sich selbst auferlegt hat. Dieser
Anspruch besteht darin sich nicht von Begierden, Angsten oder anderen Emotionen von seinem
eigenen Wahrheitsideal abbringen zu lassen sondern aus klaren Erkenntnissen und Idealen heraus zu
handeln. Es ist dies ein reiner Anspruch sich selbst in Situationen der hochsten Bedrangnis zu einer
von klaren und lichten Gedanken erfiillten Perspektive aufzurichten, die ihn iiber die
Eingebundenheit in das eigene kleinlich subjektiv gebundene vom Nutzprinzip ergriffene Wesen
hinaushebt. Es ist der Anspruch an sich selbst, das, was er sich selbst aus Erkenntnis als Ziel gesetzt
hat, und das ist zu jedem Zeitpunkt aus klaren Erkenntnissen und niemals aus Begierden,
opportunistischen Emotionen oder Angsten zu handeln, auch als ein Gesetztes und damit als ein
Gesetz zu betrachten und zu erfiillen. Durch diesen Entschluss seinem selbst gesetzten Ziel auch zu
folgen richtet sich der Christus zu einer iibergeordneten Perspektive auf, die ihm reine, geordnete,
klar vor den Augen stehende Gedanken vor die Seele stellt. Jene Gedanken aber sind durch die
Opferung des personlichen Begehrens und den Entschluss zu dem Gesetzten zu stehen frei von
Triibungen durch irgendwelche Bediirftigkeitsgefiihle, Begierden oder Angste und stehen damit in
einem lichten iibergeordneten Weltenzusammenhang. Denn es sind — wie es nach Heinz Grill in der
Bhagavad Gita zum Ausdruck gebracht wird - die Begierden, die den Menschen in die Irre fiihren
und durch die er sich selbst der Friichte der Erkenntnis und damit der Moglichkeit heilsam zu
wirken beraubt (Anmerkung 3).

Um zu wissen, was notwendig ist, richtet sich der Christus deshalb jederzeit zu der Perspektive von
reinen begierdefreien Gedanken auf, durch die alleine er diejenigen Gedanken und Ideen finden
kann, die der in Not geratenen Welt hinzugefiigt werden miissen um sie zu heilen. Im Gegensatz zu
den Pharisdern, die aus Hass und Neid, die sie gegen den Jesus Christus in ihrer Seele tragen, nicht
willens sind anzuerkennen, dass Christus tatsdchlich aus dem Gedanken, also aus dem Erkennen des
Sinnes des Gesetzes heraus gehandelt hat, ist er damit in der Lage auch in der Situation, in der man
thn mit Hass verfolgt und bedroht, nicht in Angst oder gar Schuldgefiihle zu fallen, die ihm von
seiner Umgebung gemacht werden, sondern sich frei von allen Emotionen zum reinsten Sinn und
damit zum reinsten Gedanken, der in dem Gesetz wirksam ist, aufzurichten. So kann er aus der
Erkenntnis dieses geistigen Gesetzes erkennen, dass nicht ein Verzicht auf Handeln sondern ein
Verzicht auf eigenniitziges Handeln den Sinn des Gesetzes ausmacht. Keinesfalls legt er damit aber
das Gesetz willkiirlich aus. Vielmehr ist er in der Lage dadurch, dass er sich dem Gesetzesinhalt
erlebend gegeniiberstellt (Anmerkung 4), dessen geistigen Sinn und damit den in ihm wirkenden
Gedanken zu erfassen. Im Gegensatz zu den Pharisdern, die das Gesetz so interpretieren, wie es
threm hass- und neiderfiillten Vernichtungstrieb genehm ist, den sie gegeniiber Jesus Christus
fiithlen, hat sich der Christus Jesus dem Inhalt dieses Gesetzes erlebend so gegeniibergestellt, dass er
den mit ihm verbundenen geistig gottlichen Gedanken, und damit seinen Sinne erlebend schauen
und aus diesem heraus zu einer individuell verantworteten moralischen Handlung kommen kann,
die ihm aus dieser gottlichen Weisheit heraus zustromt.

Damit aber zeigt er uns auch, was Wahrheit ist, und dass er selber diese in diesem Moment
verkdrpert. Denn entgegen der Angst, die den Menschen zu einem opportunistischen, ehrlosen und
damit sich selbst verratenden Handeln verleiten mochte, richtet er sich im Moment des Entschlusses
trotz der um ihn lauernden Bedringnis und Gefahr dazu auf, das zu tun, was er in diesem Moment
durch das Schauen auf das geistige Gesetz und den in ihm waltenden Sinn als ,,notwendig™ erkannt
hat.

Indem aber das Notwendige nur durch das erlebende Hinschauen zu den hoheren geistigen
GesetzmaBigkeiten erkannt werden kann, ist es als solches nicht als ein duBerlich ,,Gesetztes* in der
materiellen Welt vorhanden. Das Handeln, welches dem Menschen aus einem Erkenntnisgedanken
heraus zustromt, geschieht damit nicht aus einem materiell Gesetzten und damit auch nicht aus
materiell definierbaren Gesetzen. Vielmehr entstammt es einer hoéheren Wahrhaftigkeit und

Seite 6



Weisheit, die sich nur in der Welt der von Begierden gereinigten Gedankens zeigt. Das Gesetz, auf
welches Jesus Christus verweist, ist damit kein materiell Gesetztes, sondern es ist ein Gesetz geistig
gottlicher Weisheitslogik, und damit der wahrhaftigen Logik von Gedanken.

Woher also nimmt der Christus den Entschluss zur Tat, als er sich zu dieser Handlung aufrichtet?
Jenen Entschluss nimmt er einerseits aus dem Anspruch an sich selbst, sich jederzeit erlebend und
nicht blind gehorchend zu der Perspektive reiner Gedanken und der in ihnen waltenden geistigen
Gesetze aufzurichten. Nicht irgendeinen Anspruch an die Welt erhebt er. Stattdessen erhebt er auf
vollkommene Weise nur den Anspruch an sich selbst, das vorgenommene Ziel auch durchzuhalten.
Durch diesen Anspruch kann er sich auch im Moment der Bedrohung durch die Phariséer zu einer
geistig gedanklichen Perspektive aufrichten, die ihn die reine und damit wahre Tat als ein ihm
notwendig aus dem Geistigen Entgegentretendes erkennen ldsst. Die Handlung, den Kranken zu
heilen, selbst dort wo er hierdurch den Hass der Pharisder auf sich ziehen wird, steht ihm deshalb
als eine geistig erlebbare Wahrheit und Realitdt als lebendig gottliche Kraft vor der Seele und lésst
nichts anderes zu als sie in die Umsetzung zu bringen. Die Tat steht ihm also als Erkenntnis von
einem notwendig zu Tuenden klar und unausldschlich erlebbar als konkreter Gedanke vor seiner
Seele, vor seinem Bewusstsein. Sie ist stark genug jede Angst aus seiner Seele zu vertreiben. Sie
tritt aus einer Welt geistiger GesetzméaBigkeiten als klare Erkenntnis an ihn heran und steht damit
unmittelbar in Beziehung zu der konkreten Situation. In einer anderen Situation, in der
beispielsweise der Kranke seine Erkrankung nur spielen wiirde um beispielsweise Aufmerksamkeit
zu bekommen, wiirde eine andere Erkenntnis und damit ein anderes Handeln an ihn herantreten.
Auf die Erkenntnis der richtigen Tat ist also all seine Konzentration hin ausgerichtet. Dasjenige,
was den Menschen in seiner Seele in 1dhmende Angst einhiillen und ihm in einer solchen Situation
suggerieren mochte, er moge sich lieber nicht so weit aus dem Fenster lehnen, um sich nicht zu
gefdhrden, weicht angesichts der Klarheit und Kraft dieser Erkenntnis zuriick.

Im Gegensatz zu Kants kategorischem Imperativ, der dem Menschen wie ein Fremdes gegeniiber
steht und ihm gebietet nach einer kalten Maxime zu handeln, die als unserem Wesen Fremdes
gegeniibersteht, bringt Jesus Christus im Falle seiner Sabbatheilung und auch in all seinen anderen
Handlungen stets die Kraft auf, sich nicht von niederen Beweggriinden, Emotionen, Angsten oder
opportunistischen Anwandlungen ergreifen zu lassen, die sich wie ein ihm Fremdes an ihn
heranschleichen wollen, sondern sich fortwédhrend erlebend zu den hochsten Gedanken und
geistigen GesetzméBigkeiten, die er vor seinem Bewusstsein stehen hat, und den er als gottliche
Wahrheit erkennt und erfiihlt, aufzurichten und aus diesem heraus die Dinge zu betrachten, so dass
hierdurch die richtige Erkenntnis empfangen werden kann.

Dazu bedurfte es sicherlich eines weitreichenden geistigen Studiums, welches er ja auch den
verschiedenen historischen Quellen zu Folge in den verschiedenen Lehr- und Mysterienstitten des
Altertums absolviert hatte. Denn ohne ein Studium, in dem der Mensch lernt sich den Weisheiten
und geistigen GesetzméaBigkeiten erlebend gegeniiber zu stellen, auf dass diese dadurch ihren
innersten Sinn enthiillen und ihn zur rechten Handlung fithren (Anmerkung 5), kdnnte er nicht
aussprechen den Satz: ,, Ich bin nicht gekommen aufzulosen (das Gesetz) sondern zu erfiillen!” Um
namlich ein Gesetz zu erfiillen muss der Mensch die Fahigkeit erlangen sich jenem im intensiven
meditativen Erleben so gegeniiber zu stellen, dass dieses dadurch, dass der Mensch nichts von
seinem eigenen subjektiven Begehren in jenes Bild hereintrdgt, seinen Sinn almmaéhlich preisgeben
wird und im Menschen so als erlebte Wahrheit zu leben beginnt dass er aus diesem Erleben heraus
die konkret notwendigen Handlungen erkennen kann. Dazu aber braucht es — wie jeder, der sich
darum bemiiht, Meditation in diesem Sinne, d.h. ohne ein personliches Begehren, Interpretieren
oder Zutun zu praktizieren, weill — die hochste Kraft der Selbstiiberwindung.

Seite 7



Diese hochste Kraft der Selbstiiberwindung, die uns der Christus Jesus in der Geschichte vorlebt,
zeigt sich darin, dass er den Gedanken von geistigen GesetzméBigkeiten und Wahrheiten
unabhingig von allen Suggestionen und unabhdngig von aller persdnlichen Angst so in seiner Seele
leben ldsst, dass ihm aus diesen GesetzmiBigkeiten und dem mit ihnen verbundenen Sinn eine klare
Erkenntnis vom rechten Handeln entgegentritt. Er empfindet den tiefen Sinn des Gesetzes ,, Du
sollst nicht Arbeit tun am Sabbat“ klar in dem Gedanken: ,, Tue am Sabbat - und dariiber hinaus -
nichts, was Deinem personlichen Nutzprinzip dient und dich damit vom Wesentlichen abzieht,
sondern tue nur das, was du aus tiefer Geisterkenntnis fiir richtig erkannt hast* Aus dieser
Erkenntnis ergibt sich keine generelle Pflicht zu einer spezifischen Handlung oder gar irgendeine
Handlungsmaxime im Sinne von Kants kategorischem Imperativ. Nein, vielmehr kann nur jeder
einzelne Mensch selbstverantwortlich ehrlich entscheiden, was er aus einem personlichen
Nutzprinzip tut und was wirklich aus der Erkenntnis, dass es notwendig fiir das Ganze ist! So ergibt
sich die rechte Tat am rechten Ort durch die Fahigkeit des Christus zur vollkommenen
Selbstiiberwindung und zum reinen Hinschauen auf den Sinn und den Gedanken der geistigen
GesetzmafBigkeiten. Vollkommene Selbstiiberwindung aber bedeutet, in jedweder Situation frei von
personlichem Begehren sich zu klaren Wahrheitsgedanken und GesetzméBigkeiten aufzurichten und
aus den sich hieraus ergebenden Erkenntnissen abgestimmt auf die konkrete Situation zu handeln.
Kein allgemeingiiltiges, flir jedermann notwendiges Handeln lebt uns der Christus vor, sondern ein
individuelles Handeln, welches aus der durch Selbstiiberwindung gewonnenen Erkenntnis des
Augenblicks gewonnen wurde und die Fahigkeit voraussetzt, in jedem Augenblick alles personliche
Wollen hinter sich zu lassen und sein ganzes Wollen zur Welt reiner GedankengesetzmafBigkeiten
aufzurichten.

Der Gedanke, zu dem er sich im Erleben seiner inneren GesetzméBigkeit zuwendet, besagt: Wo
immer der Mensch die Fihigkeit erworben hat an ihn herantreten wollende Emotionen, Angste
oder Sehnsiichte nach Sicherheit oder Anerkemnung durch seine Mitmenschen als ein ihm
Wesensfremdes zu erkennen und sich entschliefit ihnen gegeniiberzutreten und sein Wollen
stattdessen zu dem Gedanken von dem, was wirklich notwendig ist aufzurichten, da wird der
Mensch in der Lage sein wahrhaftig und unbestechlich nur aus dem heraus zu handeln, was ihm in
jedem Augenblick als reine Erkenntnis wahr vor der Seele steht und ihm zu Handeln gebietet. Er
wird aus dieser Kraft heraus heilsam wirken.

Der Jesus Christus zeigt uns damit in seinem Tun die Kraft der Unterscheidung zwischen dem, was
uns als verstecktes, emotional bediirftiges Begehren beschleichen und was sich unseres
Bewusstseins wie ein Fremdes beméchtigen will auf der einen Seite und dem, was uns durch die
Kraft der Konzentration auf das Hochste und Reinste in Klarheit als Erkenntnisgedanke lichtvoll
vor der Seele steht, und an dem wir uns in all unserer Bediirftigkeit und Niedrigkeit aufrichten
konnen zu unserem vollen Menschsein, auf der anderen Seite.

Christus ist damit der Herr des reinen Gedanken selbst, wie es der zeitgendssische Geistforscher
Heinz Grill in einer Meditation vom 24.9.22 einmal zum Ausdruck bringt, indem er ausspricht: ,, Es
ist der Christus, der unmittelbar der Gedanke selbst ist. “ Mit diesen Worten macht er deutlich, wie
der Mensch in eine reale und konkret erlebbare Beziehung zum Christus Jesus selbst treten kann,
wenn es ithm gelingt sich unabhingig von allem personlich kleinlichen Hoffen, Begehren und
Wiinschen, unabhéngig davon, ob ihm sein Handeln einen Nutzen bringt oder nicht, oder ob es ihm
womoglich gar schadet, zu einem hoheren menschheitlichen Ideal aufzurichten und aus der
erlebbaren Lichtesfiille, die von diesem ausgeht, die Welt zu betrachten und in ihr zu handeln.

Diese aus dem Gedanken neu geschaffene Beziehung zur Welt wird sich zunichst als feine Warme-
und Lichtempfindung in der Mitte des Menschen, etwa in der Region, wo auch unser physisches
Herz liegt, bemerkbar machen. Spéter kann der Mensch, wenn es ihm gelingt, den reinen Gedanken
in seiner Seele trotz aller Anfechtungen aufrecht zu halten, gar erleben, wie auch von den Dingen

Seite 8



und Menschen um ihn herum ein wirmeres Empfinden ausstrahlt, ja bei einiger Ubung wird dieses
Wirmeempfinden sich bis zu einem feinen Erleben eines goldenen Schimmers, der um die Dinge zu
weben beginnt, verdichten konnen. (Siehe dazu auch die Ausfiihrungen von Heinz Grill liber die
Sonnenpéadagogik in: Heinz Grill: , Die Signaturen der Planeten und die seelisch geistige
Entwicklung in der Pddagogik*“).

Ein wirkliches Ehr- und Wahrheitsgefiihl des Menschen wird sich deshalb ebenso wie eine wahre
Moralitdt nur dort einstellen, wo der Mensch die Kraft aufbringt, seine niederen Begehrenskrifte,
die ihn zum opportunistischen Handeln treiben oder das Gefiihl eines personlichen Nutzens fiir das
eigene Ego, die eigene Eitelkeit oder das eigene rechthaberische Wesen suggerieren wollen,
niederzuringen. Um zu einem wirklichen Ehr- und Wahrheitsgefiihl und einem daraus getragenen
Handeln zu kommen muss der Mensch tatsdchlich sein ganzes Begehren danach auusrichten,
gegeniiber der Welt reine Gedanken so in seinem Bewusstsein aufrecht zu halten und heranreifen zu
lassen, dass von diesen ein Wert ausstrahlt.

Der Mensch, der selber gelernt hat, diejenigen Gedanken, die wie von triebhaftem Begehren
gesteuert werden, von jenen zu unterscheiden, die vom Begehren gereinigt in lichter Reinheit vor
dem Bewusstsein des Menschen stehen, wird auch bei anderen Menschen immer klarer erkennen
konnen, ob dessen Gemiit rein oder von niederen Begehrlichkeiten besetzt ist. Derjenige aber, der
die Freude eines reinen Gedankens in seiner Seele nicht kennt oder sie gar von sich gestof3en hat,
wird in seinem von Trieben und Begierden gesteuerten Gemiit immer auf unwahre Weise danach zu
trachten suchen, jenem Triebe eine Maske hoher Ideale aufzusetzen um nicht in seinem niederen
Trieb erkannt zu werden.

Ein in hoher Konzentration vom Menschen im Bewusstsein gehaltener Gedanke, wie ihn uns der
Christus in all seinen Taten vorlebt, wird auch eine reale und konkrete Beziehung zu der
Christuswesenheit kreieren, durch die jener Gedanke schlielich immer stirker zu einer waltenden
und lebensschaffenden Kraft im Menschen werden kann. Der Gedanke, der im Verbund mit dem
Christus vom Menschen gedacht und erlebt wird, kann damit zu einer realen Kraft der Verwandlung
werden, die das personlich gebundene Sein zuriickweichen und anstelle desselben unser hoheres,
mit dem Christus verbundenes Selbst immer stérker in Erscheinung treten lasst.

Lernen wir die Welt immer stirker im Lichte solcher Gedanken zu schauen, so wird diese sich
hierdurch immer mehr in ihren verborgenen Moglichkeiten enthiillen und diese zur Erscheinung
bringen. Die Welt im Lichte reiner Gedanken schauen zu lernen heiflt deshalb, diese durch eine
reale Beziehung mit dem Christus zu einem neuen Sein verwandeln zu lernen. Jenem Licht
gegeniiber miissen all jene Gemiitsregungen des Menschen, die sich als Ideal maskieren und doch
nichts anderem als dem Begehren des Menschen nach Macht, Anerkennung, Geltung, Eitelkeit oder
dhnlichem entstammen, allméahlich immer stiarker zuriickweichen, da sie sich im Licht der Wahrheit
in ihrer eigenen Nichtigkeit und Liige enttarnen miissen.

Seite 9



Anmerkungen:

Anmerkung 1: Tatséchlich werden wir in sehr vielen Féllen, in denen wir duflerlich vorgeben aus
edlen Motiven zu handeln, bei einer ehrlichen selbstkritischen Betrachtung bemerken, dass es im
Grunde doch Motive sind wie Eitelkeit, Stolz oder das Gefiihl sich als ein ,,Guter* prisentieren zu
konnen oder eben fiir das ,,Gut-Sein“ Anerkennung bei anderen Menschen zu finden, die uns
handeln lassen.

Anmerkung 2: Tatsdchlich muss der Mensch, um in der Lage sein in einer Weise wie beschrieben
moralisch zu handeln, sich zuvor zu gewissen Idealen und geistigen Weisheiten in Beziehung
gebracht haben, um im Augenblick der Not auch tatsdchlich danach handeln zu kénnen. So hatte
beispielsweise der junge Mann, der das Méddchen aus den Fangen ihrer Peiniger befreite, zuvor im
Rahmen zahlreicher Gespriiche mit mir an dem Ideal gearbeitet sich frei von Angsten fiir ein wahres
Anliegen einzusetzen und auf konkrete Weise erlebt, welch groe Kraft von einem solchen Ideal
ausgehen kann. Auch der Mensch, der das Kind vor dem Hund bewahrte, hatte in seinem Leben
menschliche Vorbilder erlebt, die aus erhlichen Idealen heraus ihr Leben bestritten.

Anmerkung 3: | [rregeleitet werden die Menschen durch verschiedene Begehren, die sie der
Wirkung der

inneren Erkenntnis berauben. Sie halten sich dann an andere Gottheiten und richten diese oder jene
Ordnung auf, die das Bedurfnis ihrer Natur befriedigt. (kamais tais-tair hrtajnaanah prapadyante
‘nyadevatah tam-tam niyamam asthaya prakrtya niyatah svaya)“ (VIl/20) (1) Aus
Erkenntnisgrundlagen der Bhagavad Gita; Heinz Grill

Anmerkung 4: Rudolf Steiner beschreibt in seinem Werk ,,.Die Philosophie der Freiheit die
Notwendigkeit sich jedweder Idee erlebend gegeniiber zu stellen, da der Mensch ohne dieses aktive
geistige Sich Gegeniiberstellen unter die Knechtschaft derselben Idee geriete. Versténdlich ist diese
Aussage insofern, da jede Wahrheit, die der Mensch einfach nachplappert zu einer Ideologie
verkommt. Ebenso wird jede Liige, die der Mensch hort, ohne sich ihr erlebend gegeniiber zu
stellen um ihren unwahren Charakter erkennen zu konnen, sich in ihm innerlich auf unbewusste
Weise bereit machen und ihn besetzen. Diese Tatsache macht man sich in der Werbung ja laufend zu
Nutze.

,Man muss sich der Idee erlebend gegeniiberstellen konnen, sonst gerdt man unter ihre
Knechtschaft.” (Philosophie der Freiheit, GA 4, Rudolf Steiner Verlag, Dornach 1995, S. 271)

Anmerkung 5: Rudolf Steiner nennt die Fihigkeit eine Handlung in ihrer unbedingten
Notwendigkeit durch die erlebende Hinwendung an eine geistige GesetzmifBigkeit und damit an
eine Wahrheit als konkrete Idee zu erleben die ,,moralische Intuition* (Siehe Rudolf Steiners
Philosophie der Freiheit, Kapitel IX; die Idee der Freiheit)

Text von Dr. med. Jens Edrich, medpraxis@web.de Dieser Text ist zur Weitergabe an Interessierte freigegeben. Wer die Arbeit des Autors
unterstiitzen mochte, darf dies gerne tun. Konto: DE48 6601 0075 0191 2147 57, Inhaber Jens Edrich, Betreff: Schenkung

Seite 10


mailto:medpraxis@web.de

